



प्रकाशक:

जैन विश्व भारती लाडनूं-३४१३०६

© जैन विश्व भारती, लाडनूं

जीवन के 82 वर्ष 247 वे दिन (16 फरवरी सन् 2003) में प्रवेश कर आचार्य महाप्रज्ञ द्वारा इतिहास दुलर्भ पृष्ठ सृजन के अवसर पर दीर्घ आयुष्य की मंगलकामनाओं सहित बुद्धमल सुरेन्द्र कुमार दुग्गड़, रतनगड़-कोलकाता

संस्करण : 2003

मूल्य: ४०.०० (चालीस रुपये मात्र)

लेजर टाईप सेटिंग : आइडियल कम्प्यूटर सेन्टर<sup>®</sup>, जयपुर 🕟 ५६७००५

मुदक: कला भारती, नवीन शाहदरा, दिल्ली-32



#### प्रस्तुति

कल्पना की ऊमियाँ अभिनव करती हैं, मन अनन्त भविष्य को अपने बाहुपाश में जकड़ लेता है।

बन्धन और मुक्ति एक क्रम है।

भविष्य की पकड़ से मुक्ति पाने वाली पहली कली है 'कल' और दूसरी है 'परसों'।

इस कुसुम की कलियां अनन्त हैं। जो खिलती हैं, वह 'आज' बन जाती हैं। सचाई वही है जो आज है।

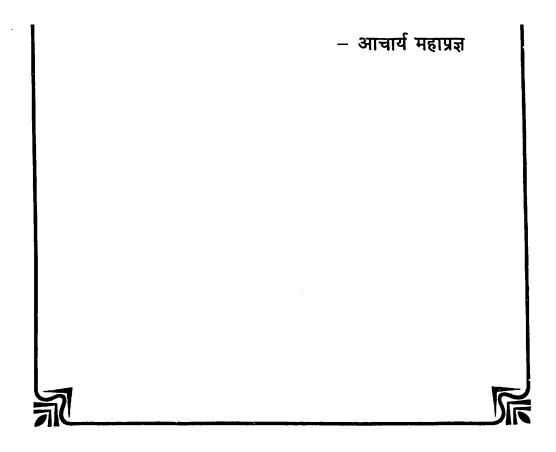
आज 'कल' बनता है, कार्य कृत बन जाता है, अनुभूतियाँ बची रहती हैं।

जो चले वह वाहन नहीं होता। वाहन वह होता है, जो दूसरों को चलाये। अनुभूति के वाहन पर जो चढ़ चलते हैं, उनका पथ प्रशस्त है।

आज की धार पतली होती है, उसे वही पा सकता है जो सूक्ष्म बन जाये। कल की लम्बाई-चौडाई अमाप्य है। अनुभूतियों से बोध पाठ ले, वर्तमान को परखकर चले और कल्पनाओं को सुनहला रूप दिये चले वह विद्वान् है, वह पारखी है और वह है होनहार।

'अनुभव का उत्पल' मेरे कुछेक गद्य-गीतों व लघु-निबन्धों का संकलन है। संकलन के लिए ये नहीं लिखे गये पर जो लिखा जाता है उसका संकलन हो जाता है। मनुष्य चिरकाल से संग्रह का प्रेमी है। वह बिखरे को बढोर लेता है और फूलों को माला बना देता है। मालाकार की अँगुलियों में कला है और धागे में फूलों को गूँथ, वह कलाकार बन जाता है। कला तरु में नहीं होती। उसके पास कोरे फूल होते हैं। कलाकार होता है माली। तरु संग्रह करना नहीं जानता उसे स्वार्थी लोग भला कलाकार कैसे मानें ? मालाकार संग्रह करने में पटु होता है और वह सहज ही कलाकार बन जाता है।

मुनिश्री दुलहराजजी ने इन शब्द-पुष्पों को चुना और यह एक पुष्पहार बन गया। इसके सौन्दर्य की मीमांसा पहनने वाले करेंगे। मैं संग्रह से दूर रहा हूं तब भला आलोचना में क्यों फँसूँगा ? मेरी वह कृति अकृति होती है जिसमें परम श्रद्धेय आचार्य तुलसी के वरदान की स्मृति न हो। गुरुदेव ने मुझे वह दिया, जिसे पाकर अतृप्ति भी होती है और परम तृप्ति भी।



#### अनुक्रमणिका ٩ अनुभव ٩ 2 चिन्तन 2 3 मनन 3 8 महान 8 मुक्ति-प्रेम 4 4 प्रिय शत्रु Ę Ę O उषा और संध्या Ø अनुभूति 4 ረ निर्वाचन का प्रश्न ९ ς बड़े और छोटे 90 90 99 झपट 99 45 सहज क्या है 92 93 ली से ली 93 पूर्णता की अनुभूति में 98 98 94 में और वह 94 अभिव्यवित का मोह ٩६ 98 90 संघर्ष 90 9८ समय के चरण 9८ 99 अतीत जब झांकता है 99 20 सांचा 20 ऊपर भी देखो २१ भाग्य-निर्णय २२ २२ आवेग 23 23 अखण्ड व्यक्तित्व २४ २४ २५ सबकुछ २५ गुप्तवाद २६ २६ लचीलापन રહ **२७** स्रष्टा कौन? २८ २८

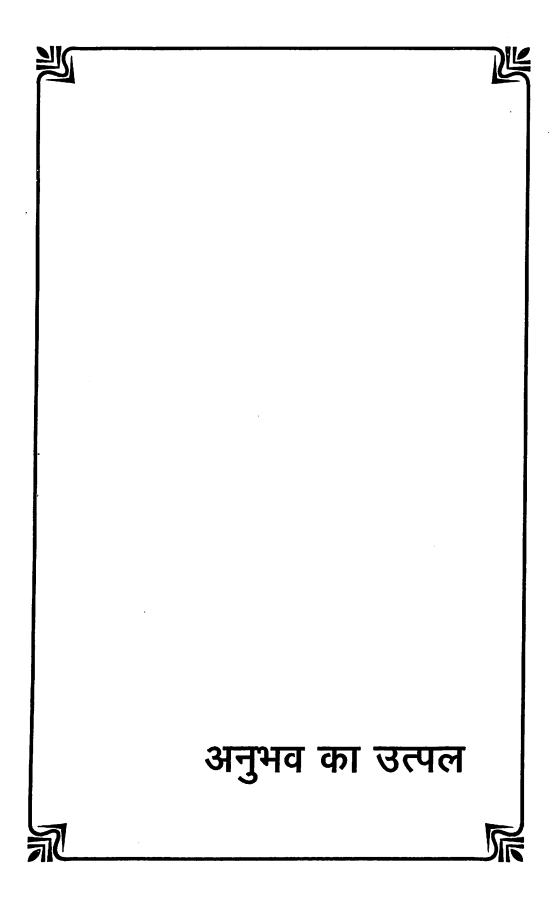
| 29 कसीटी २९ 30 सुन्दर या सुखी ३० 39 बालक्रीड़ा ३१ 32 सदाघार ३२ 33 कम अधिक ३३ 38 उलझन ३४ 39 पारखी ३५ 3६ अनुभूति का तारतम्य ३६ 30 चीर ३७ 3८ लघु-गुरू ३८ ३९ सच्चाई की समझ ३९ ४० एक ही ली ४० ४१ लघुता का प्रसाद ४९ ४३ पर्दे के उस ओर ४३ ४४ दिशा की खोज ४४ ४४ दिशा की खोज ४४ ४६ दिशा की खोज ४४ ४६ दिशा की खोज ४६ ६८ समा ४८ ४९ सिद्धान्त और अनुभूति ४९ ५० आत्मलोचन ४७ ५० अत्मलोचन ५० ५० अत्माई की आत्मा ५१ ५० आत्मा और व्यवहार ५० ५० अंचाई की आत्मा ५१ ५३ अद्धा ५३ ५३ स्वा ५३ ५३ स्वा ५३ ५३ साध्य के लिए ५४ ५६ सम्वर्ण ५६ ५० समदर्शन ५७ ५८ आत्मदर्शन ५७ ५८ आत्मदर्शन ५७ ५८ आत्मदर्शन ५७ ५८ आत्मदर्शन ५७ ५८ मर्यादा ५३ ५८ मर्यादा ५९ १८ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | NIL |                |                      |                |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------|----------------------|----------------|
| 30 सुन्दर या सुखी 31 वालक्रीड़ा 32 सदाचार 33 कम अधिक 34 परिखी 35 उलझन 36 प्रीर 37 परिखी 38 अनुभूति का तारतम्य 38 चीर 39 चीर 30 चीर 31 चीर 32 चीर 33 चीर 33 चीर 34 चीर 35 चीर 36 चीर 37 चीर 38 चीर 39 चीर 30 चिर्न 30 चिर्न 30 चिर्न 30 चेर 30 च | 判   | A .            |                      |                |
| 30 सुन्दर या सुखी 31 वालक्रीड़ा 32 सदाचार 33 कम अधिक 34 परिखी 35 उलझन 36 प्रीर 37 परिखी 38 अनुभूति का तारतम्य 38 चीर 39 चीर 30 चीर 31 चीर 32 चीर 33 चीर 33 चीर 34 चीर 35 चीर 36 चीर 37 चीर 38 चीर 39 चीर 30 चिर्न 30 चिर्न 30 चिर्न 30 चेर 30 च |     | <b>■</b> 20    | कसोटी                | 20             |
| ३१       बालकीड़ा       ३१         ३२       सदाचार       ३२         ३३       कम अधिक       ३३         ३४       उलझन       ३४         ३५       पारखी       ३५         ३५       पारखी       ३५         ३०       चीर       ३०         ३०       चीर       ३०         ३०       सूर       ३० <td< td=""><td></td><td></td><td>_</td><td></td></td<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |                | _                    |                |
| ३२ सवाचार ३३ कम अधिक ३३ ३४ उलझन ३४ पारखी ३६ अनुभूति का तारतम्य ३६ ३७ चीर ३० चीर ३० चीर ३० चीर ३० सच्चाई की समझ ३० एक ही लौ ४० एक ही लौ ४० लघुता का प्रसाद ४२ श्रद्धा और तर्क ४३ पर्दे के उस ओर ४४ दिशा की खोज ४४ विशा की खोज ४४ जीवन के नैतिक मूल्य ४६ नियन्त्रण ४६ नियन्त्रण ४६ समा ४८ ४९ सिद्धान्त और अनुभूति ५० आत्मा और व्यवहार ५० अात्म और व्यवहार ५० अंचाई की आत्मा ५२ भूल और यथार्थ ५३ श्रद्धा ५३ श्रद्धा ५३ श्रद्धा ५३ साध्य के लिए ५५ साध्य के लिए ५५ समदर्शन ५० साध्य स्थि ५० साध्य स्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     |                | <del>_</del>         |                |
| ३३       कम अधिक       ३३         ३४       उलझन       ३४         ३५       पारखी       ३५         ३६       अनुभूति का तारतम्य       ३६         ३०       चीर       ३०         ३०       चीर       ३०         ३०       सच्याई की समझ       ३९         ४०       एक ही लौ       ४०         ४०       लघुता का प्रसाद       ४१         ४२       श्रद्धा और तर्क       ४२         ४४       विशा की खोज       ४४         ४४       जीवन के नैतिक मूल्य       ४५         ४६       नियन्त्रण       ४६         ४०       आत्मलोचन       ४७         ४८       समा       ४८         ४०       आत्मलोचन       ४०         ४०       आत्मलोचन       ४०         ४०       आत्मा और व्यवहार       ५०         ५०       अंचाई की आत्मा       ५०         ५०       साध्य के लिए       ५४         ५०       समदर्शन       ५०         ५० <td></td> <td></td> <td></td> <td></td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |                |                      |                |
| ३४ उलझन ३५ पारखी ३६ अनुभूति का तारतम्य ३६ अनुभूति का तारतम्य ३० चीर ३० चीर ३० त्यु-गुरू ३० त्यु-गुरू ३० एक ही ली ४० एक ही ली ४० लघुता का प्रसाद ४० एक ही ली ४० लघुता का प्रसाद ४० भद्धा और तर्क ४३ पर्वे के उस ओर ४४ दिशा की खोज ४४ जीवन के नैतिक मूल्य ४६ नियन्त्रण ४६ नियन्त्रण ४६ समा ४८ समा ४८ समा ४८ अत्सान्त और अनुभूति ५० आत्मा और व्यवहार ५० अत्मा और व्यवहार ५० कंचाई की आत्मा ५२ भूल और यथार्थ ५३ श्रद्धा ५३ श्रद्धा ५३ साध्य के लिए ५५ नियन्त्रण और शोधन ५६ अध्यात्म ५६ अध्यात्म ५६ अध्यात्म ५६ अध्यात्म ५६ सार्यर्कान ५७ सान्वर्शन ५७ सान्वर्शन ५७ सान्वर्शन ५७ सान्वर्शन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1   | 33             | कम अधिक              |                |
| ३५ पारखी ३६ अनुभूति का तारतम्य ३६ अनुभूति का तारतम्य ३० चीर ३० चीर ३० त्यु-गुरू ३० त्यु-गुरू ३० एक ही ली ४० एक ही ली ४० लघुता का प्रसाद ४० एक ही ली ४० लघुता का प्रसाद ४० पर्व के उस ओर ४३ पर्व के उस ओर ४३ पर्व के उस ओर ४४ जीवन के नैतिक मूल्य ४६ नियन्त्रण ४६ नियन्त्रण ४६ समा ४८ ४९ सिद्धान्त और अनुभूति ५० आत्माऔर व्यवहार ५० आत्माऔर व्यवहार ५० अज्ञाई की आत्मा ५२ भूल और यथार्थ ५३ श्रद्धा ५३ साध्य के लिए ५४ सिय्हान्त और शोधन ५६ अध्यात्म ५६ अध्यात्म ५६ अध्यात्म ५६ अध्यात्म ५६ अध्यात्म ५६ समदर्शन ५७ समदर्शन ५७ सार्यदर्शन ५० आत्मवर्शन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1   | 38             | <b>उलझ</b> न         |                |
| ३६ अनुभूति का तारतम्य ३७ चीर ३० चीर ३० चीर ३० लघु-गुरू ३८ लघु-गुरू ३८ सच्चाई की समझ ३९ ४० एक ही ली ४० लघुता का प्रसाद ४१ ४३ पर्दे के उस ओर ४३ पर्दे के उस ओर ४४ दिशा की खोज ४४ जीवन के नैतिक मूल्य ४६ नियन्त्रण ४६ नियन्त्रण ४६ समा ४८ ४९ सिद्धान्त और अनुभूति ५० आत्मलोचन ४७ ४८ कमा ५० आत्मा और व्यवहार ५० आत्मा और व्यवहार ५० पंत्र भूल और यथार्थ ५३ श्रद्धा ५४ साध्य के लिए ५५ नियन्त्रण और शोधन ५६ अध्यात्म ५७ समदर्शन ५७ सात्मदर्शन ५७ सात्मदर्शन ५० आत्मदर्शन ५० सार्थ ५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | İ   | 34             | पारखी                |                |
| ३७ चीर ३० ३८ तहा-गुरू ३८ तहा-गुरू ३८ तहा-गुरू ३८ सच्चाई की समझ ३९ ४० एक ही लो ४० एक ही लो ४० लहाता का प्रसाद ४१ ४२ अद्धा और तर्क ४२ ४३ पर्दे के उस ओर ४३ दिशा की खोज ४४ ४५ जीवन के नैतिक मूल्य ४५ जीवन के नैतिक मूल्य ४६ नियन्त्रण ४६ नियन्त्रण ४६ तमा ४८ ४८ समा ४८ १५ सिद्धान्त और अनुभूति ४९ सिद्धान्त और अनुभूति ५० आत्मा और व्यवहार ५० अात्मा और व्यवहार ५० उचाई की आत्मा ५२ भूल और यथार्थ ५२ ५३ भद्धा ५३ भद्धा ५३ साध्य के लिए ५४ नियन्त्रण और शोधन ५५ ५६ अध्यात्म ५६ समदर्शन ५७ साद्यर्शन ५८ आत्मदर्शन ५८ आत्मदर्शन ५८ साद्यर्शन ५८ मर्यादा ५२ मर्यादा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1   | 38             | अनुभूति का तारतम्य   |                |
| ३८ तघु-गुरू ३८ ३९ सच्चाई की समझ ३९ ४० एक ही ली ४० एक ही ली ४० ४२ लघुता का प्रसाद ४१ ४२ अद्धा और तर्क ४२ ४३ पर्वे के उस ओर ४४ दिशा की खोज ४४ ४५ जीवन के नैतिक मृत्य ४५ कीवन के नैतिक मृत्य ४५ ४६ नियन्त्रण ४६ नियन्त्रण ४६ अतःसलोचन ४७ आत्मलोचन ४० आत्मलोचन ४० अतःमा और व्यवहार ५० अत्मा और व्यवहार ५० अत्मा और व्यवहार ५० ५२ भृत और यथार्थ ५२ भृत और यथार्थ ५२ ५३ अद्धा ५३ ४४ साध्य के लिए ५४ साध्य के लिए ५४ समदर्शन ५७ समदर्शन ५७ समदर्शन ५७ समदर्शन ५७ समदर्शन ५७ अतःसवर्शन ५७ अतःसवर्शन ५७ अतःसवर्शन ५७ समदर्शन ५७ समदर्शन ५७ अतःसवर्शन ५७ अतःसवर्शन ५७ समदर्शन ५७ मर्यादा ५९ मर्यादा ५९ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | 30             | <u> </u>             |                |
| ३९ सच्चाई की समझ 3९ ४० एक ही लो ४० एक ही लो ४० एक ही लो ४० ४१ लघुता का प्रसाद ४१ ४२ श्रद्धा और तर्क ४२ ४३ पर्दे के उस ओर ४३ ४४ दिशा की खोज ४४ ४५ जीवन के नैतिक मूल्य ४५ ४६ नियन्त्रण ४६ नियन्त्रण ४६ अतत्मलोचन ४७ आत्मलोचन ४७ अत्मा और व्यवहार ५० आत्मा और व्यवहार ५० अत्मा और व्यवहार ५० ५२ भूल और यथार्थ ५२ ५३ श्रद्धा ५३ ५३ साध्य के लिए ५४ साध्य के लिए ५४ समदर्शन ५७ सम्रांदा ५९ मर्यादा ५९ मर्यादा ५९ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1   | 36             | लघु-गुरू             |                |
| 89 लघुता का प्रसाद 82 श्रद्धा और तर्क 83 पर्दे के उस ओर 83 पर्दे के उस ओर 84 दिशा की खोज 85 पर्प जीवन के नैतिक मृत्य 86 जात्मलोचन 80 जात्मलोचन 80 आत्मलोचन 80 समा 80 अत्मा और अनुभूति 90 आत्मा और व्यवहार 90 अंतमा और व्यवहार 91 फंचाई की आत्मा 92 भूल और यथार्थ 93 श्रद्धा 94 साध्य के लिए 94 सम्वर्गन 95 सम्वर्गन 96 समदर्शन 97 सात्मवर्शन 98 सात्मवर्शन 98 सात्मवर्शन 98 सात्मवर्शन 99 समदर्शन 99 समर्वरा 99 समर्वरा 90 समदर्शन 90 समर्वर्शन 90 समर्वर्शन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1   | 38             | सच्चाई की समझ        |                |
| ४२       श्रद्धा और तर्क       १३         ४३       पर्दे के उस ओर       १३         ४४       दिशा की खोज       १४         ४५       जीवन के नैतिक मूल्य       १५         ४६       नियन्त्रण       १६         ४७       आत्मलोचन       १७         ४८       कमा       १८         ४९       सिद्धान्त और अनुभूति       १९         ५०       आत्मा और व्यवहार       ५०         ५०       अंचाई की आत्मा       ५०         ५२       भूल और यथार्थ       ५२         ५३       श्रद्धा       ५३         ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       सम्बर्गन्त्रण और शोधन       ५५         ५०       समदर्शन       ५७         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५८       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | 80             | एक ही लौ             |                |
| ४३       पर्दे के उस ओर       ४३         ४४       दिशा की खोज       ४४         ४५       जीवन के नैतिक मूल्य       ४५         ४६       नियन्त्रण       ४६         ४७       आत्मलोचन       ४७         ४८       क्षमा       ४८         ४९       सिद्धान्त और अनुभूति       ४९         ५०       आत्मा और व्यवहार       ५०         ५०       फंचाई की आत्मा       ५१         ५२       भूल और यथार्थ       ५२         ५३       शद्धा       ५३         ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       नयन्त्रण और शोधन       ५५         ५०       समदर्शन       ५७         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५०       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |     | ४१             | लघुता का प्रसाद      | ४१             |
| 88 दिशा की खोज 88 88 89 89 99 99 99 99 99 99 99 99 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | I   | ४२             |                      | ४२             |
| 88 दिशा की खोज 88<br>84 जीवन के नैतिक मूल्य 84<br>85 नियन्त्रण 85<br>80 आत्मलोचन 80<br>82 क्षमा 82<br>83 सिद्धान्त और अनुभूति 85<br>40 आत्मा और व्यवहार 40<br>41 फंचाई की आत्मा 41<br>42 भूल और यथार्थ 42<br>43 श्रद्धा 43<br>44 साध्य के लिए 48<br>45 साध्य के लिए 48<br>46 अध्यात्म 45<br>47 समदर्शन 40<br>48 समदर्शन 40<br>49 समदर्शन 40<br>40 समदर्शन 42<br>41 साध्य के लिए 48<br>42 साध्य के लिए 48<br>43 साध्य के लिए 48<br>44 साध्य के लिए 48<br>45 साध्य के लिए 48<br>46 समदर्शन 46<br>47 समदर्शन 47 सर्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | j.  | 83             |                      | 83             |
| ४६ नियन्त्रण ४६ ४७ आत्मलोचन ४७ ४८ क्षमा ४८ ४९ सिद्धान्त और अनुभूति ४९ ५० आत्मा और व्यवहार ५० ५१ फंचाई की आत्मा ५१ ५२ भूल और यथार्थ ५२ ५३ श्रद्धा ५३ ५४ साध्य के लिए ५४ ५५ नियन्त्रण और शोधन ५५ ५७ समदर्शन ५७ ५८ आत्मदर्शन ५८ ५९ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |     | 88             |                      |                |
| ४७       अत्मलोचन       ४७         ४८       क्षमा       ४८         ४९       सिद्धान्त और अनुभृति       ४९         ५०       आत्मा और व्यवहार       ५०         ५१       फंचाई की आत्मा       ५१         ५२       भूल और यथार्थ       ५२         ५३       श्रद्धा       ५३         ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       नियन्त्रण और शोधन       ५५         ५६       अध्यात्म       ५६         ५०       समदर्शन       ५८         ५८       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | ४५             | ••                   | ४५             |
| ४८       क्षमा       ४८         ४९       सिद्धान्त और अनुभृति       ४९         ५०       आत्मा और व्यवहार       ५०         ५२       फुल और यथार्थ       ५२         ५३       श्रद्धा       ५३         ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       नियन्त्रण और शोधन       ५५         ५६       अध्यात्म       ५६         ५७       समदर्शन       ५७         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५९       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     | ४६             | नियन्त्रण            | ४६             |
| ४९ सिद्धान्त और अनुभूति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | ୪७             | आत्मलोचन             | ୪७             |
| ५०       अत्मा और व्यवहार       ५०         ५०       फंचाई की आत्मा       ५०         ५२       भूल और यथार्थ       ५२         ५३       श्रद्धा       ५३         ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       नियन्त्रण और शोधन       ५५         ५६       अध्यात्म       ५६         ५०       समदर्शन       ५०         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५९       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ĺ   | ጸረ             |                      | ४८             |
| ५१       ऊंचाई की आत्मा       ५१         ५२       भूल और यथार्थ       ५२         ५३       श्रद्धा       ५३         ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       नियन्त्रण और शोधन       ५५         ५६       अध्यात्म       ५६         ५७       समदर्शन       ५७         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५९       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     | ४९             | सिद्धान्त और अनुभूति | ४९             |
| ५२ भूल और यथार्थ ५२<br>५३ श्रद्धा ५३<br>५४ साध्य के लिए ५४<br>५५ नियन्त्रण और शोधन ५५<br>५६ अध्यात्म ५६<br>५७ समदर्शन ५७<br>५८ आत्मदर्शन ५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     | 40             | आत्मा और व्यवहार     | <b>40</b>      |
| ५३       श्रद्धा       ५३         ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       नियन्त्रण और शोधन       ५५         ५६       अध्यात्म       ५६         ५७       समदर्शन       ५७         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५९       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     | ५१             | ऊंचाई की आत्मा       | ५१             |
| ५४       साध्य के लिए       ५४         ५५       नियन्त्रण और शोधन       ५५         ५६       अध्यात्म       ५६         ५७       समदर्शन       ५७         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५९       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     | ५२             | भूल और यथार्थ        | <del>પ</del> ર |
| ५५       नियन्त्रण और शोधन       ५५         ५६       अध्यात्म       ५६         ५७       समदर्शन       ५७         ५८       आत्मदर्शन       ५८         ५९       मर्यादा       ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     | ५३             |                      | ५३             |
| ५६ अध्यात्म ५६<br>५७ समदर्शन ५७<br>५८ आत्मदर्शन ५८<br>५९ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     | ५४             | · ·                  | પુષ્ટ          |
| ५७ समदर्शन ५७<br>५८ आत्मदर्शन ५८<br>५९ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |     | ५५             | नियन्त्रण और शोधन    | ५५             |
| ५८ आत्मदर्शन ५८<br>५९ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     | <del></del> ყ६ | अध्यात्म             | ५६             |
| ५९ मर्यादा ५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |     | ዓ७             |                      | <b>પ</b> છ     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | 40             | आत्मदर्शन            | ५८             |
| ६० यहां और वहां ६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |     | ५९             | मर्यादा              | ५९ .           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |     | <b>ξ</b> 0     | यहां और वहां         | ξ0             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 和   |                |                      |                |

| <b></b> |               |                              |                 |                                        |
|---------|---------------|------------------------------|-----------------|----------------------------------------|
| 凯       |               |                              |                 |                                        |
|         | ٦<br>٤٩       | एक साथ नहीं                  | ६१              | `````````````````````````````````````` |
|         | ६२            | प्रचार                       | Ęą              |                                        |
| İ       | ξą            | भोग और त्याग                 | <b>Ę</b> 3      |                                        |
|         | દ્દષ્ઠ        | यह कैसा स्वाद                | Ę¥              |                                        |
|         | ६५            | इस प्रकार                    | ६५              |                                        |
|         | ξξ            | बहु-निष्ठा                   | ĘĘ              |                                        |
|         | ĘΘ            | शांति और आकांक्षा            | Ę७              |                                        |
|         | ६८            | अहिंसा, अपरिग्रह और अध्यात्म | ६८              |                                        |
|         | ६९            | शांति कैसे मिले              | ६९              |                                        |
|         | <b>60</b>     | प्रेम हो, विकार नहीं         | <b>60</b>       |                                        |
|         | ৩৭            | प्रिय कौन                    | ଓବ              |                                        |
| 1       | ७२            | ब्रह्मचर्य की फलश्रुति       | હર              |                                        |
|         | ७३            | प्रेम किससे?                 | <b>७</b> ३      | I                                      |
|         | ७४            | प्रेम कैसे                   | ଓ୪              | ŀ                                      |
|         | <mark></mark> | प्रेम के प्रतीक              | υ <mark></mark> |                                        |
| ļ       | હદ્દ          | भविष्य-दर्शन                 | ဖန              |                                        |
| ļ       | <b>ও</b> ও    | ब्रह्मचर्य और अहिंसा         | ଓଡ              | I                                      |
|         | ७८            | आत्मा और परमात्मा            | <b>9</b> 0      |                                        |
| 1       | ७९            |                              | ७९              | ľ                                      |
|         | ٥٥            | इच्छा और सुख                 | ٥٥              | ľ                                      |
|         | ረዓ            | मैंने क्या किया?             | <b>८</b> 9      |                                        |
|         | ८२            | सुन्दर बनूं                  | ८२              |                                        |
|         | ረ३            | न्याय की भीख                 | <b>ر</b> غ      |                                        |
|         | ८४            | चाह और राह                   | ۲8              |                                        |
|         | ሪዓ            | परख                          | ረዓ              | 1                                      |
|         | ረ६            | उन्मुखता किधर                | ረ६              | - 1                                    |
|         | ८७            | स्मृति और विस्मृति           | ८७              |                                        |
|         | <b>CC</b>     | जीवन के पीछे                 | 22              |                                        |
|         | ८९            | ज्योतिर्मय                   | ८९              |                                        |
|         | 90            | मृत्यु महोत्सव               | 90              |                                        |
| ı       | ९१            | मूल्यांकन                    | ९१              |                                        |
|         | ९२            | काम्य और अकाम्य              | ९२ .            |                                        |
| 37      |               |                              |                 | に                                      |
|         |               |                              |                 |                                        |

|                           | NE NE |
|---------------------------|-------|
| ९३ गहरी डुबकी             | 93    |
| ९४ चमत्कार को नमस्कार     | ९४    |
| ९५ कला                    | ९५    |
| ९६ अनावृत                 | ९६    |
| ९७ नमृता                  | ९७    |
| ९८ द्वैत९८                |       |
| ९९ अद्वेत                 | ९९    |
| १०० पण्डित और साधक        | 900   |
| १०१ कृतघ्ता               | 909   |
| १०२ तर्क की सीमा          | 902   |
| १०३ श्रद्धा की भाषा       | 903   |
| १०४ दो वाद                | 908   |
| १०५ श्रद्धेय              | 904   |
| 90६ विरोध का परिणाम       | 90६   |
| १०७ गाली का प्रतिकार      | 900   |
| १०८ भला वही               | 90८   |
| १०९ नये पुराने की समस्या  | 909   |
| ११० आलोचना                | 990   |
| १९१ आलोचना और प्रशंसा     | 999   |
| ११२ एक मन्त्र             | ११२   |
| ११३ भूख और भोग            | 993   |
| ११४ गठबन्धन नहीं          | 998   |
| १९५ साधना का मार्ग        | 994   |
| ११६ अर्थवाद               | 99६   |
| ११७ उपेक्षा और अपेक्षा    | 990   |
| ११८ रोटी और पुरुपार्थ     | 99८   |
| ११९ सम और विषम            | 999   |
| १२० समझ से परे            | 920   |
| १२१ अनुशासन की समझ        | 929   |
| १२२ उतार-चढ़ाव            | १२२   |
| १२३ सत्यम् शिवम् सुन्दरम् | 923   |
| १२४ अभिव्यक्ति            | 928   |
| <b>3</b>                  |       |

| 到几 |             |                       |             | DIE. |
|----|-------------|-----------------------|-------------|------|
|    | <b>9</b> 24 | मानो या मत मानो       | 924         | 4    |
|    |             | उपासना का मर्म        | 92 <b>६</b> | l    |
|    |             | आत्म-विश्वास          | 920         |      |
|    |             | आत्म सत्य             | 92८         |      |
| l  |             | झुकाव                 | १२९         | l    |
|    |             | निवृत्ति और प्रवृत्ति | 930         | Ī    |
|    |             | समस्या और समाधान      | 939         |      |
| 1  |             | समय की कमी            | 932         |      |
|    | •           | व्यक्ति और विलास      | 933         |      |
|    |             | प्रेम १३४             | • •         |      |
|    |             | श्रृंखला              | 934         |      |
|    |             | मन्दिर के देवता       | 938         |      |
|    | 930         | स्व-दर्शन             | 930         |      |
|    | 93८         | ज्योति                | 93८         | l    |
|    |             | सत्य दर्शन            | 939         | 1    |
|    |             | शांति और संतुलन       | 980         |      |
|    | 989         | प्रकाश और स्वास्थ्य   | 989         |      |
| 1  | 982         | संतोष                 | 982         |      |
|    | 983         | मर्यादा का बोध        | 983         | 1    |
|    |             | मुक्ति                | 988         | ŀ    |
| 1  | 984         |                       | 98५         |      |
|    | 98६         | समता का क्षितिज       | <b>9</b> ४६ |      |
| •  | ୩୪७         | कसौटी की कसौटी        | <b>୩</b> ୪७ |      |
|    | 98८         | पहचान का प्रश्न       | 98८         |      |
|    | १४९         | प्रस्तुतिकरण          | <b>9</b> 8९ |      |
|    |             | प्रतिका <b>र</b>      | 940         |      |
|    | 9५9         | न्याय की मांग         | <b>ዓ</b> ዓዓ |      |
|    | १५२         | विसर्जन               | १५२         |      |
|    | 943         | भाग्यरचना             | 9५३         |      |
|    | 948         | विष : अमृत            | 9५४         |      |
|    |             | शक्ति-स्त्रोत         | 944         |      |
|    | 9५६         | परिणाम                | 94६         |      |
| 劉  |             |                       |             | 院    |

|         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | RU           |
|---------|---------------------------------------|--------------|
| 940     | अनुशासन                               | 940          |
|         | आत्म-विश्वास                          | <b>ዓ</b> ዓሪ  |
| १५९     | प्रतिपक्ष                             | 948          |
| 9६0     | तर्क और प्रेम                         | 9६0          |
| 989     | उभयतः पाश                             | 9६9          |
| १६२     | अपना अपना अस्तित्व                    | १६२          |
| 9६३     | सत्य का आवरण                          | 9६३          |
| 9६४     | आश्चर्य                               | १६४          |
| <b></b> | दान : आदान                            | <b>٩</b> ६५  |
| १६६     | धर्म और शास्त्र                       | १६६          |
| ঀ६७     | त्याग                                 | १६७          |
| 9६८     | श्रद्धा का चमत्कार                    | <b>٩</b> ६८  |
| १६९     | बिंदु : बिंदु                         | १६९          |
| 900     | मन की मुक्ति                          | 900          |
| 909     | नेता                                  | 909          |
| 902     | संतुलन                                | ৭७२          |
|         | बड़ी : छोटी                           | ৭৩३          |
| ୨७୪     | आरती                                  | ୨୦୪          |
| 904     | घटना और सीख                           | <b>ዓ</b> ७५  |
| ዓ७६     | मोह                                   | <b>੧</b> ७६  |
| 900     | अकेलापन                               | ୧୯୭          |
| ୨७८     | फलित                                  | 90८          |
| १७९     | प्रतिकार का अधिकार                    | ৭৩९          |
| 9८0     | विपर्यय                               | 9 <b>2</b> 0 |
| 9८9     | निदान                                 | 9८9          |
| 9८२     | मुखर : मोन                            | १८२          |
| 9८३     | पगडंडी : राजपथ                        | 9८३          |
| 928     | धार्मिक                               | <b>9</b> ८४  |
|         | पथ : अपथ                              | 9८५          |
|         | <b>X+X</b>                            |              |
| 7       |                                       | 7            |

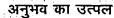


#### अनुभव

अनुभव क्या है? योग और वियोग की कहानी ही तो है। रवि की रिंग का स्पर्श कर अब्ज हंस उठता है। रवि अस्त होता है, वह कुम्हला जाता है।

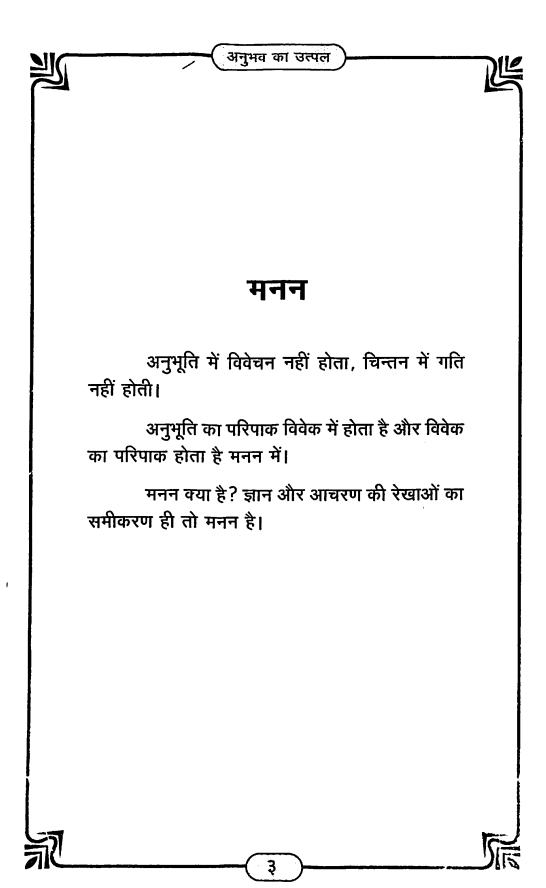
खिलना और सिकुड़ना अनुभव ही तो है। अनुभव का अर्थ है- देश, काल, क्षेत्र और परिस्थिति की दूरी की समाप्ति और अपने में बाहर की संक्रान्ति।

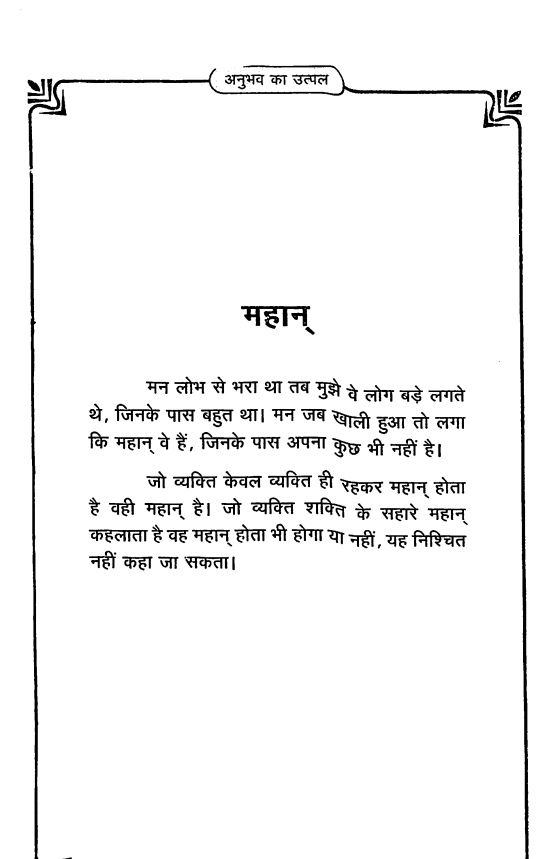
कांच जितना स्वच्छ होता है, प्रतिबिम्ब उतना ही स्वच्छ होता है। मन संवेदना से जितना भरा होता है, अनुभूति उतनी ही तीव्र होती है।



#### चिन्तन

चिन्तन क्या है? जीवन की गहराई का प्रतिबिम्ब। दुश्चिन्ता क्या है? जीवन-सम्पदा की अन्त्येष्टि। इस प्रश्नोत्तर की भाषा ने मन की गांठ खोल दी। फिर मैंने देखा, यह चिन्तन सहज ही स्फुरित होता है, इसके पीछे प्रकृत अनुभूति होती है। दुश्चिन्ता के मूल में विकृत मनोभाव होता है। विकृत से प्रकृत की ओर होने वाली स्फुरणा ही चिन्तन है।





## मुक्ति-प्रेम

जेठ का महीना था। धूप लहरी विकराल बन रही थी। पनिहारी ने जल का तपा घड़ा काठ की पट्टी पर ला रखा; नीचे गरम पवन से तप्त धूलि थी।

बन्धन असह्य होता है। बिलदान का भाव उत्कृष्ट हुआ। जल का एक बिन्दु नीचे गिरा। मैंने देखा- धूिल ने उसे सोख लिया। दूसरा गिरा पर वह भी बच नहीं सका। नीचे गिरते और सोखे जाते हुए सब बिन्दुओं का मुक्ति-प्रेम मैंने नहीं देखा और मिट्टी की सम-रस नृशंसता को भी मैंने नहीं देखा। पर मैंने देखा कि अब घड़ा खाली है।

### प्रिय-शत्रु

भौवितक बन्धन से दूर होना चाहता हूं, फिर क्या वरदान मांगूं! अभिलाषा के उस पार जाना चाहता हूं, फिर क्या प्रार्थना करूं? पर, यह बन्धन है। आखिर देव-दर्शन की मर्यादा को कैसे तोडूं?

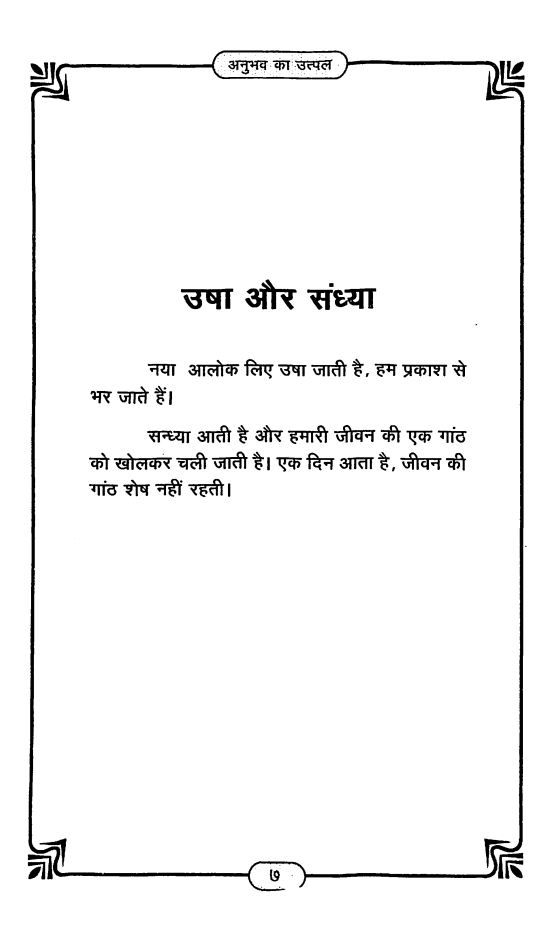
देव! तुम वरदान देना चाहो तो यही दो कि मुझसे किसी को उन्मार्ग पर जाने का प्रोत्साहन न मिले।

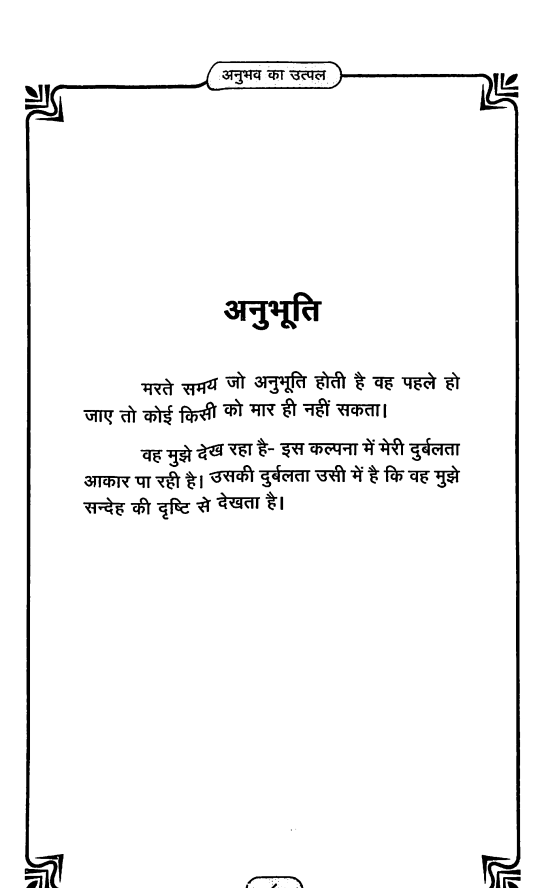
देव! तुम प्रार्थना स्वीकार करो तो यही करो कि मैं किसी का प्रिय-शत्रु न बनूं।

अप्रिय शत्रु से कोई हानि नहीं होती। प्रिय-शत्रु अस्तित्व मिटा डालते हैं। जो प्रियता के बहाने अपने प्रियाभास को अप्रिय-परिणाम की ओर ले जाये, वह प्रिय-शत्रु होता है।

देव! में तुम्हारी उपासना का प्रतिफल चाहूं तो यही चाहूं कि मैं किसी का प्रिय-शत्रु न बनूं और कभी न बनूं।

देव! मुझे शक्ति दो, बल दो, प्राण दो।





#### निर्वाचन का प्रश्न

मैं दो पित्नयों का पित नहीं हूं। फिर भी मेरी रिथित इसलिए विचित्र है कि मैं दो नेताओं के आकर्षण में हूं। इन्द्रियां मुझे उस ओर ले जाना चाहती हैं, जहां आदि में थोड़ा सुख है और अन्त में दुःख ही दुःख। विवेक मुझे उस ओर ले जाना चाहता है, जहां आदि में थोड़ा दुःख है और अन्त में सुख ही सुख।

#### बड़े और छोटे

कोई भी व्यक्ति मानसिक झुकाव से बच सकता है- यह सम्भव नहीं है। छोटों की चीख-पुकार अपने होठों तक ही होती है, वह बड़ों के दिल नहीं पिघाल सकती। जीवन का सबसे बड़ा मंत्र है शक्ति। शक्तिधर ही सम्मान का जीवन जी सकता है। बड़ों के सामने दीन गाथाएं गाना तब तक बेकार है जब तक छोटों की शक्ति आगे न बढ़ जाए। इसलिए रोने की बात भूल जाओ। दीन बनने का नाम न लो। मन की व्यथा बड़ों के सामने मत रखो। वहां तुम्हारा कोई भला न होगा। उनके पास सुनने को कान होते हैं, विचारने को मस्तिष्क किन्तु सहानुभूति के लिए हृदय नहीं होता।

व्यथा व्यथा को पकड़ सकती है। छोटे फिर भी तुम्हें सहानुभूति दे सकते हैं किन्तु वे कुछ कर नहीं सकते। करुणा रुला सकती है पर सबको नहीं। उत्तम बात यह है कि करुणा की वृत्ति बने ही नहीं। हीनता आए और मुँह पर झलक पड़े, यह मध्यम भाव है। वह मुंह से निकल पड़े, इससे अधिक अधम भाव और क्या होगा?

#### झपट

सम्भवतः वह कबूतर था। वह आया होगा रात के बाद मंगल प्रभात का स्वप्न लिए। किन्तु उसने पाया कुछ और। आला खाली था। केवल अंडे थे। उनका पोषण करने वाली नहीं थी। वह कमरे के चारों ओर घूमा। पर उसे पा नहीं सका।

मैं शवासन करने को सो रहा था। वह मेरी ओर देखने लगा। मैंने उसकी करुण आंखों में मूक वेदना की गाथा को पढ़ा और पढ़ा उसकी अन्तर आत्मा को। मुझे रमरण हो आया उस भगवद् वाणी का- 'जहां संयोग है, वहां वियोग होगा। जो संयोग में सुखी है, वह वियोग में दु:खी होगा। सुखी वह है जो संयोग-वियोग की अनुभूति से ऊपर उठ जाए।'

वियोगी कबूतर का दिल रो रहा था। अब अण्डे भी उसके लिए भार थे। पालन मां ही कर सकती है। पिता में उतना प्रेम नहीं होता, जितना कि पालन में होना चाहिए। कबूतर भार के दायित्व से झुक सा रहा था। किन्तु यह भार उस बिल्ली को नहीं लगा, जिसने कबूतर की स्वप्न सृष्टि को एक ही झपट में उठा लिया था।

#### सहज क्या है?

जो मन को भाता है, वही सुख है, या कुछ और?
जो सहज लगता है, वही सुख है या कुछ और।
इन्द्रियों की सहज गति विषय की ओर है।
मन भी निरन्तर पदार्थों की ओर दौड़ता है।
आराम करने में सुख है, काम करने में नहीं।
असत्य बोलने में जो रस है, वह सच बोलने में

अहिंसा की साधना करनी पड़ती है, हिंसा सहज है। ईंट का जवाब पत्थर से देने में जो पौरुष की कल्पना है, वह सह लेने में नहीं है।

इन्द्रिय और मन वासना से सहसा भर जाते हैं और उससे मुक्ति प्रयत्न करते-करते भी नहीं मिलती।

अपरिग्रह की बात सुनते-सुनते कान बहरे हो गए पर हृदय ने उसे कभी नहीं पकड़ा। परिग्रह के लिए हजार कष्ट झेलने की तैयारी रहती है।

#### ली से ली

में जो कुछ करूं वह लोकेषणा से मुक्त होकर करूं, ऐसी प्रेरणा मिलती है। श्रद्धा जागती है, समय-समय पर दृढ़ निश्चय भी करता हूं। किन्तु कार्यकाल में जो मानसिक स्थिति बनती है उसके बारे में कुछ नहीं बनता। इसकी गहराई में क्या छिपा हुआ है- यह ढूँढ़ निकालना असम्भव जैसा हो रहा है। फिर भी मेरे निरन्तर चिन्तन के बाद मुझे जो कुछ सूझा, वह यही है- हमारा जीवन परावलम्बी है। हम अपने आपमें ऊँचे- नीचे, छोटे-बड़े कुछ भी नहीं हैं। जो मैं लिख रहा हूं, वह मानसिक जगत् की बात है, बाहरी जगत् में हमारे लिए चाहें जैसी कल्पनाएं की जाती हों।

बाहरी जगत् का मानसिक जगत् पर असर हुए बिना नहीं रहता। मेरा स्वयं को बड़ा समझने का मानदण्ड वही है, जिससे दुनियां दूसरों को बड़ा समझती है। मैं दुनियां के पीछे चलना नहीं चाहता हूं, किन्तु मुझे बड़ा बनने की भूख है। इसलिए मुझे अनिच्छा से भी उसके पीछे चलना होता है। कोई भी आदमी पद के लिए उम्मीदवार न बने, प्रतिष्ठा की भूख न रखे- यह ठीक है, नीति की पुकार है। किन्तु जब सत्ता के प्रांगण में सत्ताधीश के साथियों और सगे-सम्बन्धियों का लालन-पालन देखता है, तब दर्शक के मुँह में सत्ता की लार टपक पड़ती है और उसके साथी-संगी भी उसे सत्ता की ओर झुकने के लिए बाध्य किए बिना नहीं रहते। मुझे विश्वास है कि मैं इस प्रसंग में भूल नहीं रहा हूं।

# पूर्णता की अनुभूति में

आन्तरिक रिक्तता से बाहरी भार का चाप बढ़ता है।

आत्मानुशासन की रिक्तता होती है, बाहरी नियन्त्रण बढ़ता है।

सहज आनन्द की रिक्तता होती है, मनोरंजन के साधनों का विकास होता है।

प्राकृतिक सौन्दर्य की रिक्तता होती है, कृत्रिम साधनों का प्रचुर मात्रा में प्रयोग होने लगता है।

दृष्टि-शिवत की कमी होती है, उपनेत्र चक्षु के परिपार्श्व को आवृत कर लेता है।

जिसे प्रिय, सुन्दर और खादु कहा जाता है, वह रिक्तता की अनुभूति में है। पूर्णता की अनुभूति में वह प्रिय, सुन्दर और खादु नहीं है।

#### में और वह

में चाहता हूं कि जो में देखता हूं, वह दूसरे भी देखें और जो में नहीं देख सकता, वह भी देखें।

मैं अपनी अच्छाइयों को अच्छी तरह देख लेता हूं। अपनी दुर्बलताओं को भी पैनी दृष्टि से देखता हूं। फिर भी बहुत सम्भव है- मुझमें जो विशेषताएं विकास पा सकती हैं, उन्हें मैं न जानता होऊं। जो कमजोरियां तर्क की ओट में छिपी पड़ी हैं, उन्हें न समझता होऊं।

में खुली पुस्तक की भांति स्पष्ट रहना चाहता हूं। जिस दिन अपनी अच्छाइयों की अभिव्यक्ति का साहस और बुराइयों को न छिपाने का मनोभाव मुझमें प्रकट हो जाएगा, उस दिन जो मैं देखूंगा, वही दूसरे देखेंगे। फिर मेरे और दूसरों के दर्शन में कोई भेद नहीं होगा।

99

#### अभिव्यक्ति का मोह

मैं छोड़ कर भी क्या नहीं छोड़ रहा हूं? मैं लेता रहता हूं तो क्या नहीं ले रहा हूं? यही प्रश्न आंखों के सामने घूमता है। अब मैंने छोड़ना भी सीख लिया, इसलिए छोड़ने की बात सताने लगी है। मैं छोड़ना चाहता हूं उसे भी, जिसे मैं सबसे अधिक प्यार करता हूं। किन्तु मुझे अभिव्यक्ति का मोह नहीं छोड़ रहा है। चाहे वह कैसा ही हो- सुडौल या कुडौल, गोरा या काला, लम्बा या ठिंगना-मैं व्यक्त उसी से हुआ हूं। मैं उसे छोड़ दूं तो मेरा क्या होगा? यह आशंका छा जाती है। उसे नहीं छोड़ता हूं तो बहुत कुछ नहीं छोड़ पाता हूं।

आखिर बुरी बला अभिव्यक्ति का मोह है। उसे छोड़कर ही मैं सोच सकता हूं कि मैं क्या नहीं छोड़ रहा हूं?

#### संघर्ष

संघर्ष सामुदायिक जीवन का परिणाम है। जहां द्वन्द्व हैं, वहां संघर्ष है। अकेले में संघर्ष होता ही नहीं। अकेला स्वेच्छा से खाए, पीए, रहे, कोई प्रश्न नहीं करता। वहां संघर्ष कैसे हो?

संघर्ष वहां होता है:-

- ★ जहां एक दूसरे के स्वार्थ आपस में टकराते हैं।
- ★ जहां विचारों का सुदूर-विभेद होता है।
- ★ जहां स्व का ही पोषण होता है।
- ★ जहां सामान्य जनता की उपेक्षा होती है।
- ★ जहां अधिकार अयोग्य व्यक्ति के हाथ में होते हैं।
- ★ जहां पक्षपात होता है।
- जहां कार्य पद्धित अव्यविश्थित और विश्रृंखिलत होती है।
- संक्षेप में संघर्ष वहां होता है, जहां असाधुता है।



### समय के चरण

स्मृति के लिए तुम्हारे पास विशाल अतीत है, कल्पना के लिए असीम भविष्य, पर करने के लिए वर्तमान है, जो बहुत ही सीमित और बहुत ही स्वल्प।

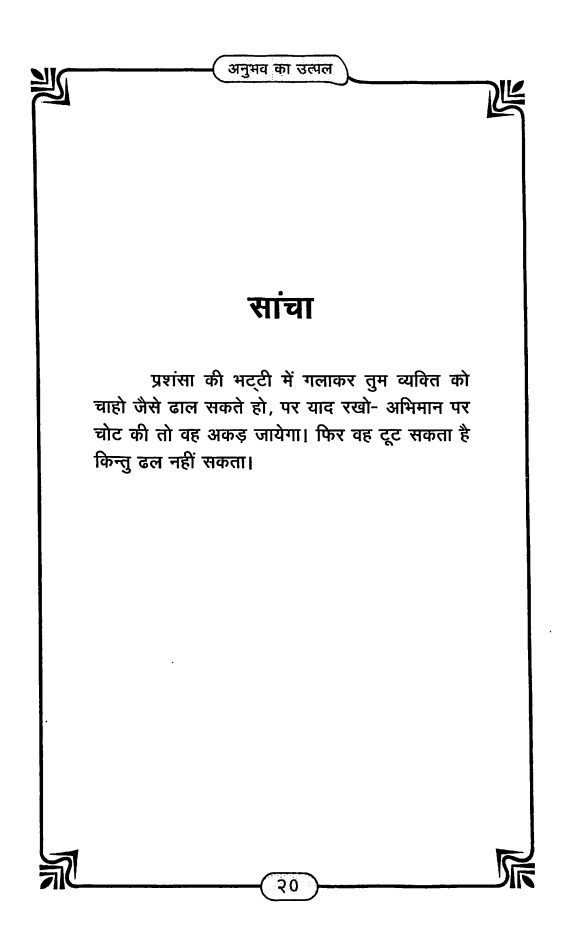
अतीत को तुम क्या देखोगे? वह तुम्हारी ओर देख रहा है और देख रहा है तुम्हारी कृतियों को। तुम वर्तमान को देखो, जिससे वह फिर तुम्हारी ओर आंख उठाकर न देख सके।

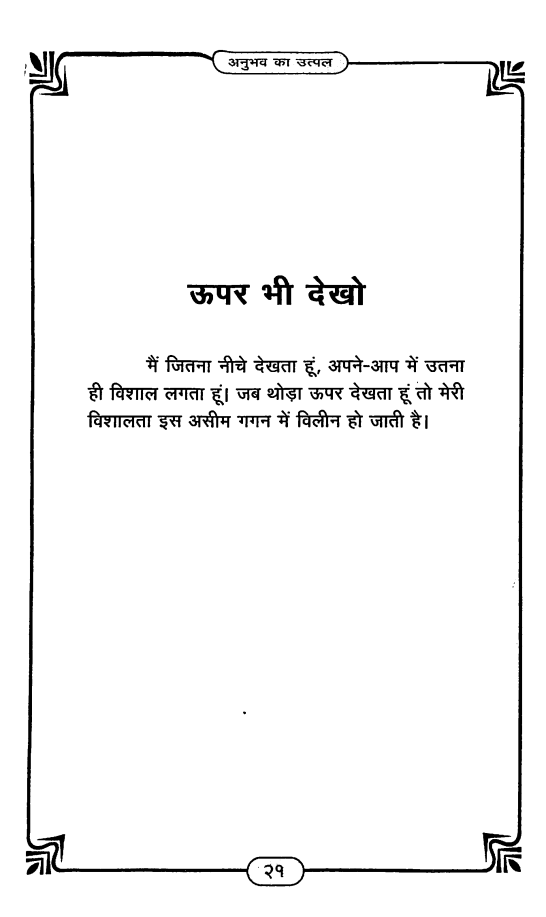
40

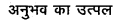
#### अतीत जब झांकता है

मुझे चरण-चरण पर चलने में किठनाई का अनुभव हो रहा था। यदि वर्तमान पर अतीत का प्रभाव न होता, यदि प्रवृत्ति अपना परिणाम न छोड़ जाती, यदि में दस मील न चला होता तो मुझे किठनाई का अनुभव नहीं होता। मेरी किठनाई मुझे सिखा रही थी कि अतीत वर्तमान को प्रभावित करता है और मनुष्य की प्रत्येक प्रवृत्ति अपना परिणाम छोड़ जाती है।

98







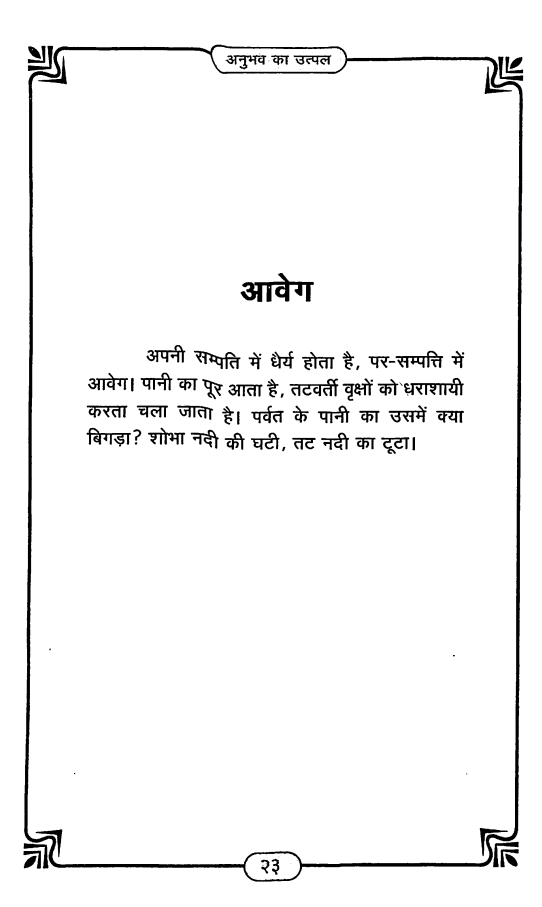
## भाग्य-निर्णय

ओ ज्योतिषि!

मेरे भाग्य का निर्णय तुम मुझे ही करने दो। तुम मेरे भविष्य को शब्दों के कठघरे में जकड़ने का यत्न मत करो।

तुम अतीत के व्याख्याता हो सकते हो पर भविष्य की व्याख्या का अधिकार मेरे ही हाथों में रहने दो।

तुम विश्वास रखो कि वर्तमान पर अधिकार रखने वाला ही भविष्य की व्याख्या कर सकता है।



### अखण्ड व्यक्तित्व

वहां सारी भाषाएं मूक बन जाती हैं, जहां हृदय का विश्वास बोलता है।

जहां हृदय मूक होता है वहां भाषा मनुष्य का साथ नहीं देती।

जहां भाषा हृदय को ठगने का यत्न करती है वहां व्यक्तित्व विभक्त हो जाता है।

अखण्ड व्यक्तित्व वहां होता है जहां भाषा और हृदय में द्वैध नहीं होता।

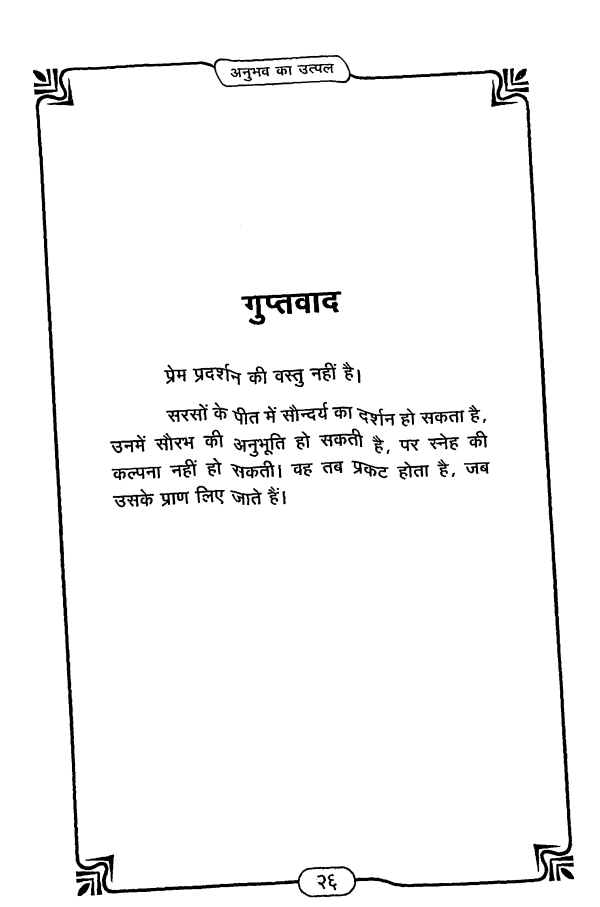
# सब कुछ

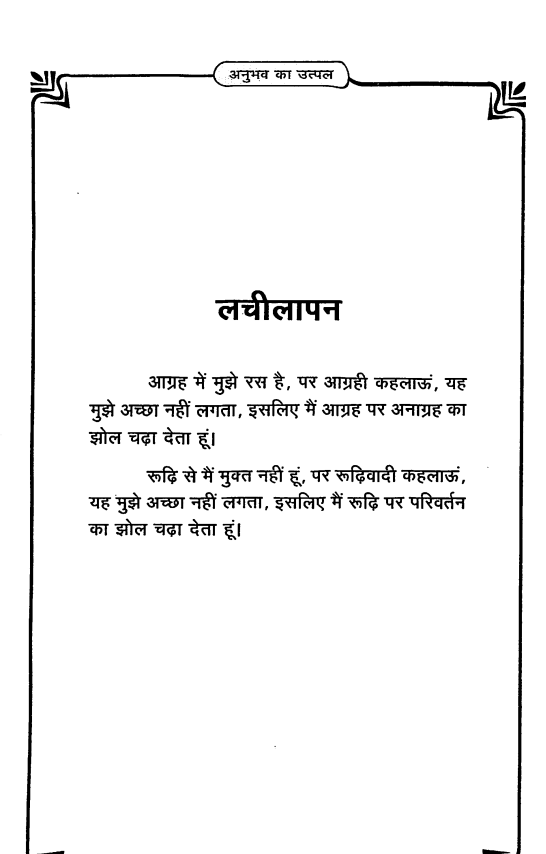
दूसरों पर अधिक भरोसा वही करता है जिसे अपनी शक्ति पर भरोसा नहीं होता।

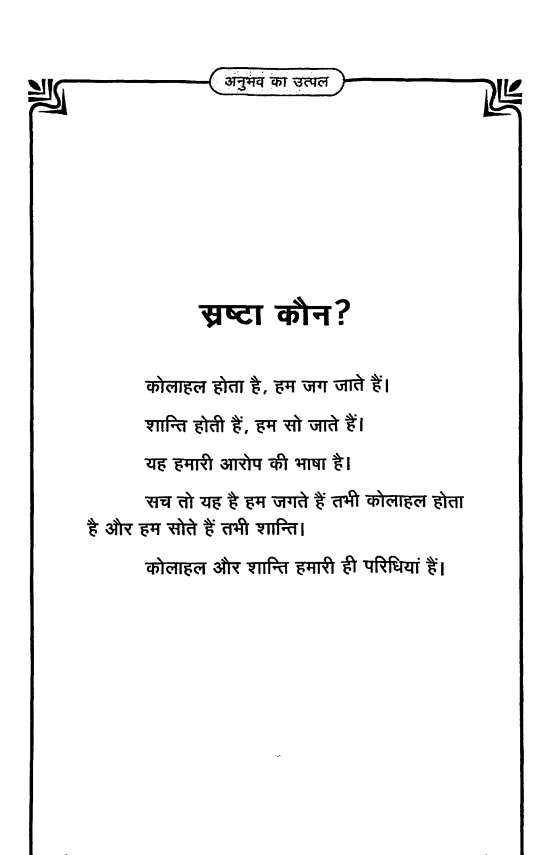
मनुष्य जागकर भी सोता है, इसका मतलब है कि उसे अपने आप पर भरोसा नहीं है।

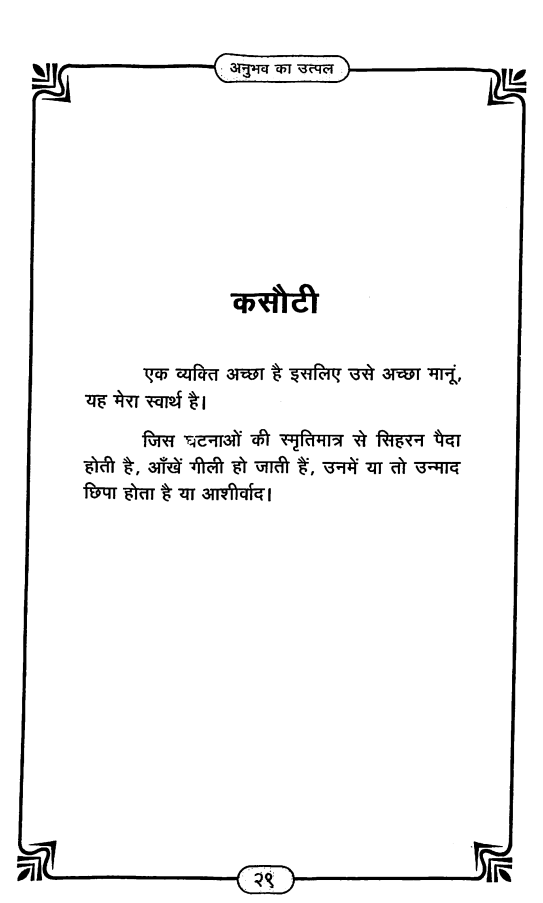
मनुष्य सोकर भी जागता है, इसका अर्थ है कि उसे अपने-आप पर भरोसा है।

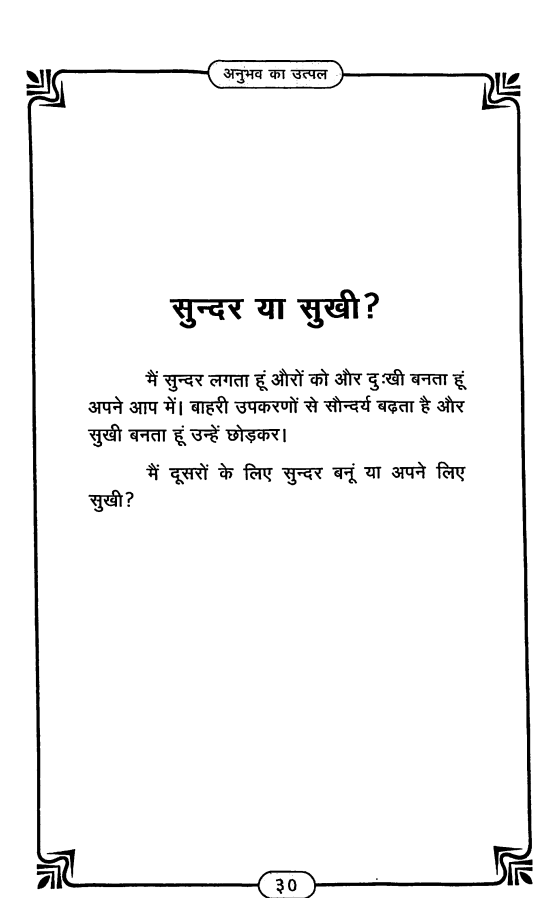
जिसे अपने पर भरोसा है, वह सब कुछ है।









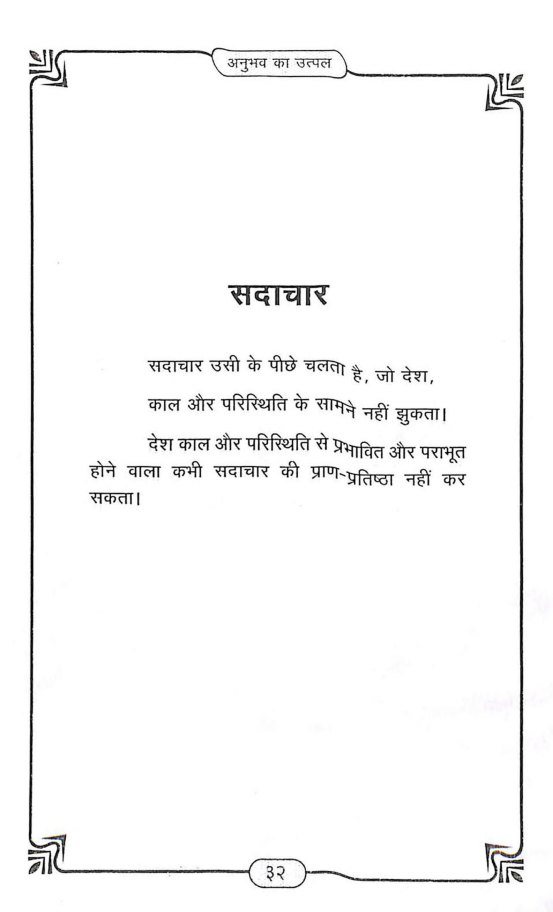


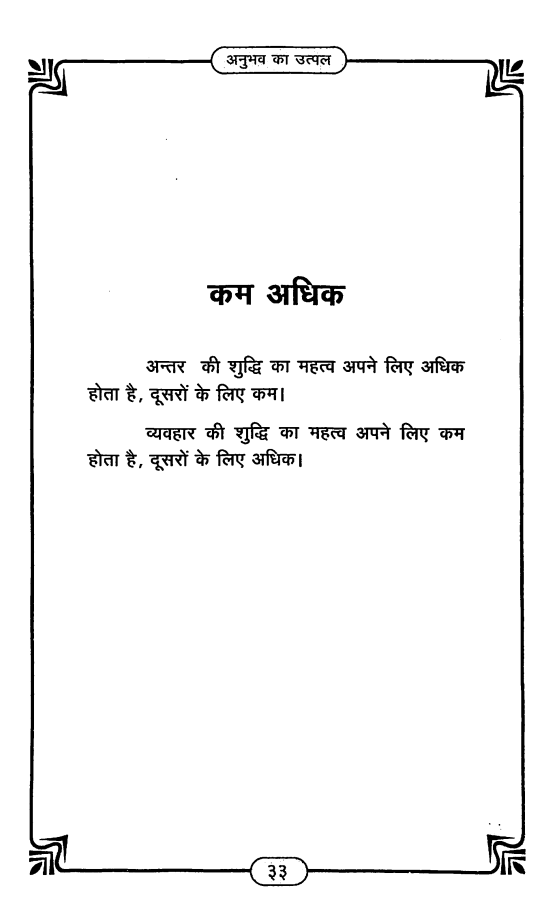
# बालक्रीड़ा

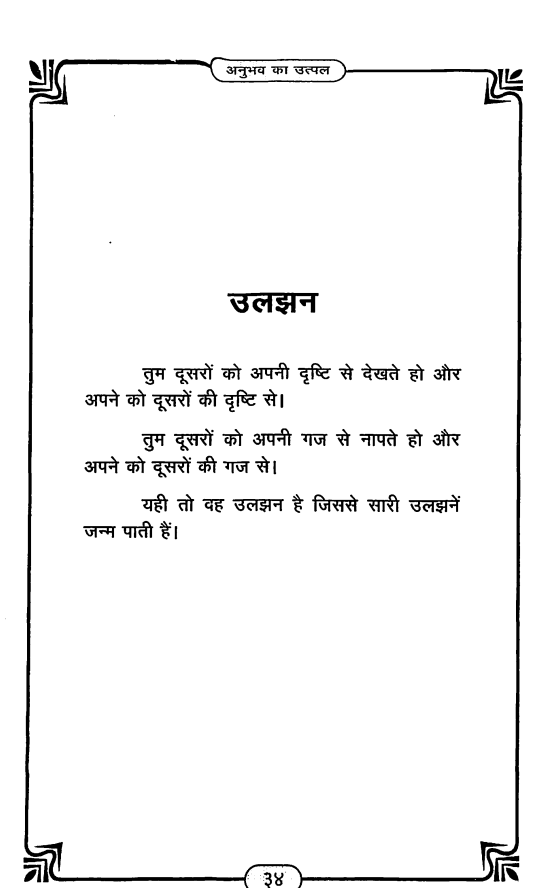
देव! मैं तुम्हें ढूंढ़ने को बाहर गया, तब तुम नहीं दीखे।

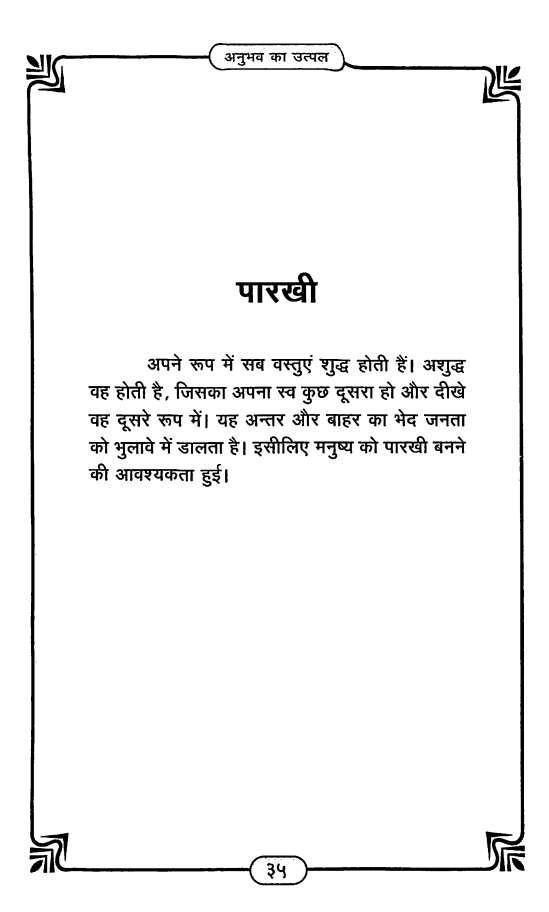
में थककर अपने घर में चला आया। मैंने विस्मय के साथ देखा कि तुम वहां बैठे हो।

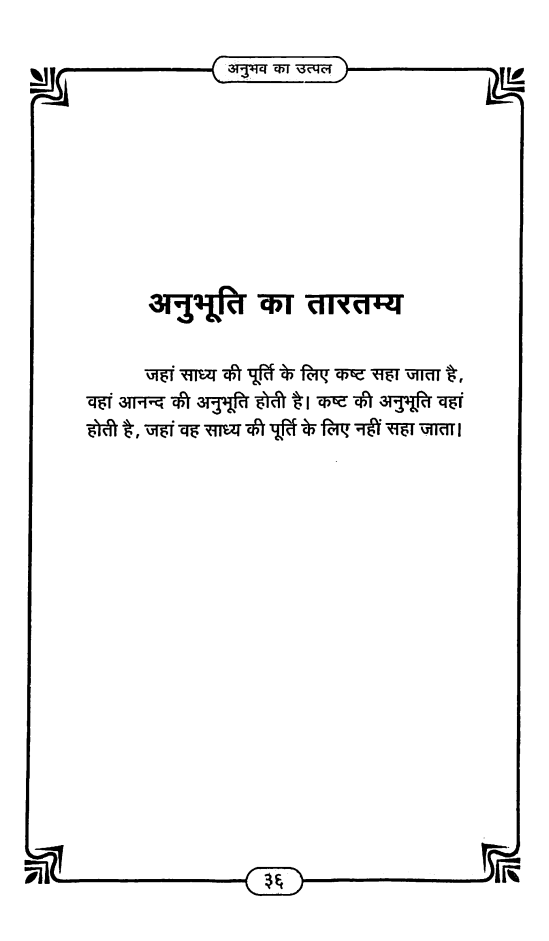
मैं स्थूल हुआ, तुम सूक्ष्म हो गये।
मैं सूक्ष्म हुआ, तुम स्थूल हो गये।
देव! तुम मेरे साथ बाल- क्रीड़ा कर रहे हो।
इस प्रकार तुम्हारा बड़प्पन कैसे सुरक्षित रहेगा?

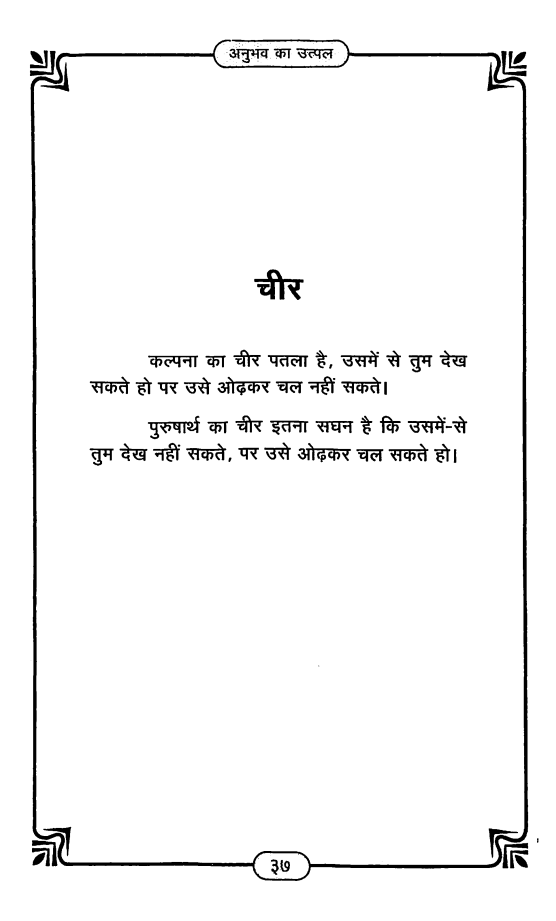


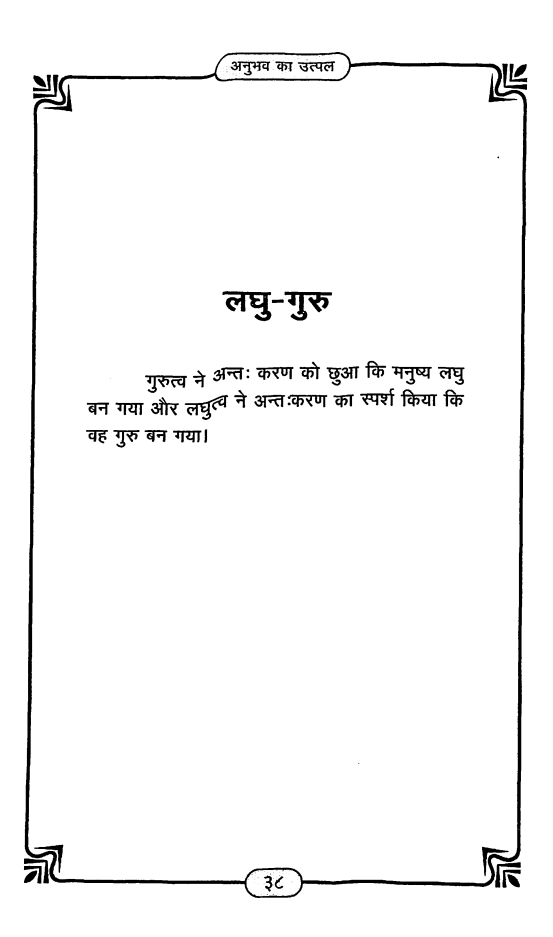












# सवाई की समझ

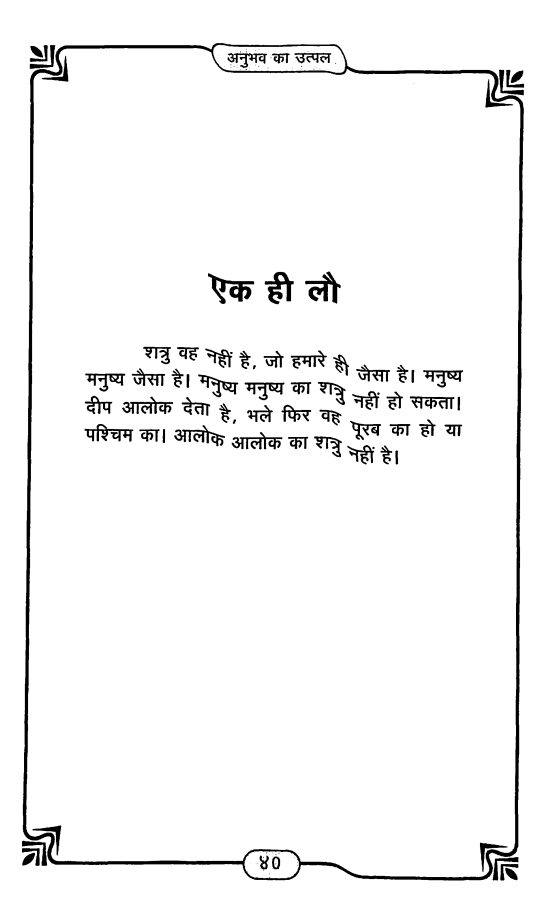
जो सामने है वह सचाई कहां है ? सचाई वह है जो सामने नहीं है।

जो तरुण है, वह सचाई को नग्न रूप में कैसे रख सकता है? और जो तरुण है, उसके सामने सचाई नग्न रूप में कैसे उपस्थित होगी?

एक शिशु ही सचाई का निरावरण कर सकता है और एक शिशु ही उसका नग्न रूप देख सकता है।

भय से अधिक तरुण कौन होगा, जिसके सामने सचाई अपना घूंघट कभी नहीं खोलती?

अभय से बढ़कर शिशु कौन होगा, जिसके सामने सचाई कभी अपना रूप नहीं छिपाती।

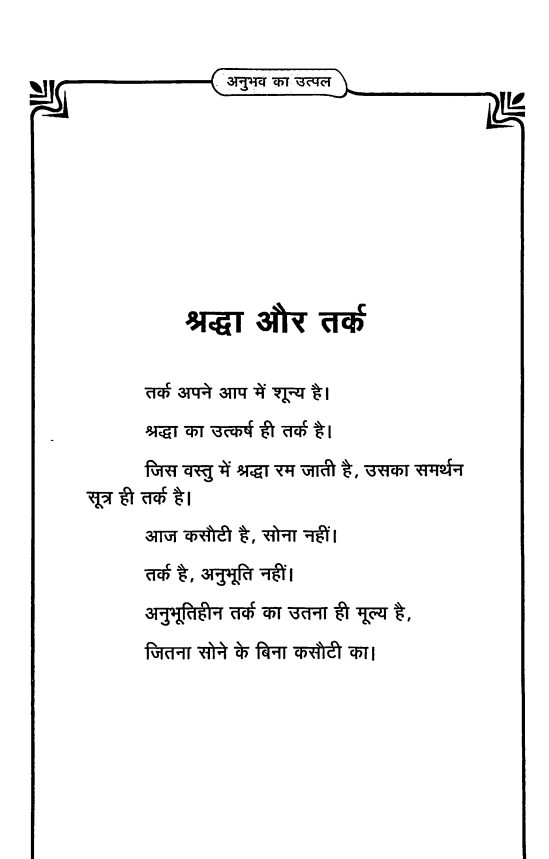


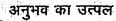
### लघुता का प्रसाद

यह सच है लघु बने बिना कोई भी ऊँचा नहीं उठता।

जल स्वतन्त्रता से घूमता-फिरता नीचे चला आया। वह पात्र में पड़ा और तपा कि लघु हो गया। वाष्प बन अनन्त में लीन हो गया।

तपे बिना कौन लघु हो सकता है? और लघु बने बिना कौन अनन्त को छू सकता है?

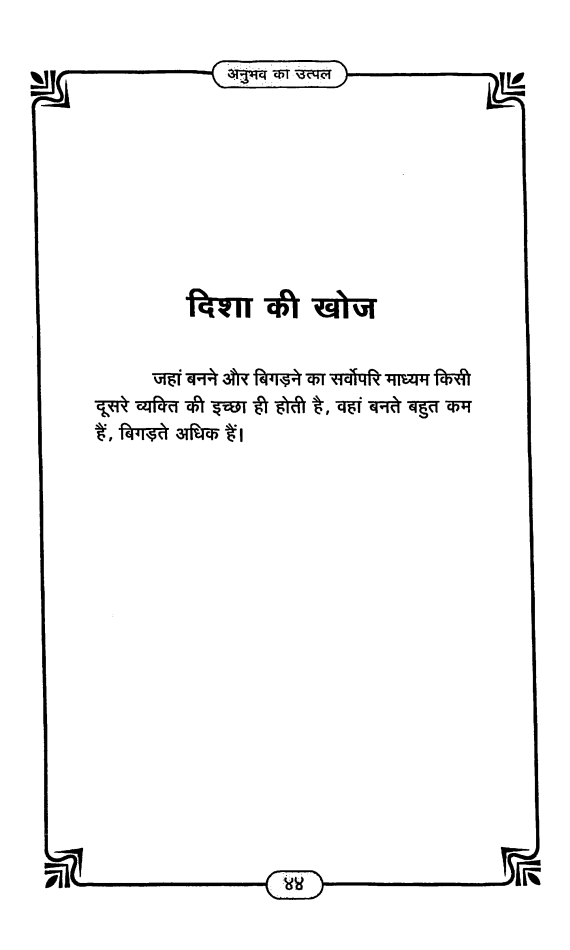


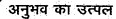


## पर्दे के उस ओर

में ढूंढ रहा था भगवान् को। भगवान् ढूंढ रहे थे मुझे। अकस्मात् हम दोनों मिल गए।

न तो वे झुके और न मैं भी झुका।
वे मुझसे बड़े नहीं थे, मैं उनसे छोटा नहीं था।
पर्दा मुझे उनसे विभक्त किए हुए था। वह हटा
और मैं भगवान् हो गया।





# जीवन के नैतिक-मूल्य

अिकंचन हूं, इसीलिए मैं महान् हूं।

कामनाएं सीमित हैं, इसीलिए मैं सुखी हूं।

इन्द्रियों पर नियंत्रण रखता हूं, इसीलिए मैं
स्वतन्त्र हूं।

कथनी और करनी में भेद नहीं जानता, इसीलिए मैं ज्ञानी हूं।

बाहरी वस्तुएं मुझे खींच नहीं सकती, इसीलिए मैं सरस हूं।

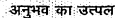
अपनी कमजोरियों को देखता हूं, इसीलिए मैं पवित्र हूं।

सबको आत्म-तुल्य मानता हूं, इसीलिए मैं अभय हूं।

### नियन्त्रण

आय और व्यय अर्थ के सहज रूप हैं। आय के अनुपात से व्यय करने में अधिक खतरा नहीं। व्यय के अनुपात से आय बढ़ाने की बात में गंभीर खतरा है। आय के साधनों को दोषपूर्ण किए बिना व्यय बढ़ाने की बात संभव नहीं होती। अनैतिकता से वही बच सकता है, जो आय के स्रोतों पर नियन्त्रण करने के साथ-साथ व्यय पर भी नियन्त्रण रखे।

अधिक खाना, अधिक मात्रा में खाना, अधिक वस्तुएं खाना आवश्यकता की पूर्ति नहीं, भोग-वृत्ति का उग्र भाव है।



### आत्मलोचन

आत्मलोचन वह है, जो परलोचन की वृत्ति को निर्मूल कर दे।

आत्म-निरीक्षण वह है, जो परदोष-दर्शन की दृष्टि को मिटा दे।

दूसरों की आलोचना वही कर सकता है, जिसमें आत्मविस्मृति का भाव प्रबल होता है।

दूसरों को वही देख सकता है, जिसे आत्म-दर्शन की अच्छाइयों का ज्ञान नहीं होता।

अनन्त दीपमालाएं भी वह आलोक नहीं दे सकती, जो आलोक आत्मलोचन और आत्म-निरीक्षण से मिलता है।

#### क्षमा

क्षमा का अर्थ है- सहना। सहना पड़े, वह सामर्थ्यहीनता है। सहने को अपना धर्म मानकर, विरोधी भाव को सहना क्षमा है। क्षमा शक्तिशाली का अस्त्र है।

अपनी शक्ति के उन्माद पर नियन्त्रण रखना क्षमा है।

परिस्थितियों की प्रतिकूलता में उत्तेजित न होना क्षमा है।

दूसरों को क्षमा देना नहीं जानता, वह तुच्छ है।
दूसरों से क्षमा लेना नहीं जानता, वह उदण्ड है।
शान्ति उसे मिलती है, जिसके हृदय में क्षमा का
सागर लहराए।

दूसरों की कमजोरियों, अपराधों और भूलों को भुला सके, वही आनन्द का स्रोत बन सकता है।

अपने अपराधों के लिए क्षमा मांगने में जो न सकुचाए, वह महान है।

शान्तिदूत वही है, जो अपनी भूलों से उत्पन्न वेदना को भुला देने का नम्र अनुरोध करे।

# सिद्धान्त और अनुभूति

आज आलोचकों की भरमार है। मौलिक स्रष्टा कम हैं और बहुत कम। कारण सैद्धान्तिकता अधिक है, अनुभूति कम।

सिद्धान्तवादिता से आलोचना प्रतिफलित होती है और अनुभूति से मौलिकता।

सिद्धान्त से मौलिकता नहीं आती, मौलिकता के आधार पर सिद्धान्त स्थिर होते हैं।

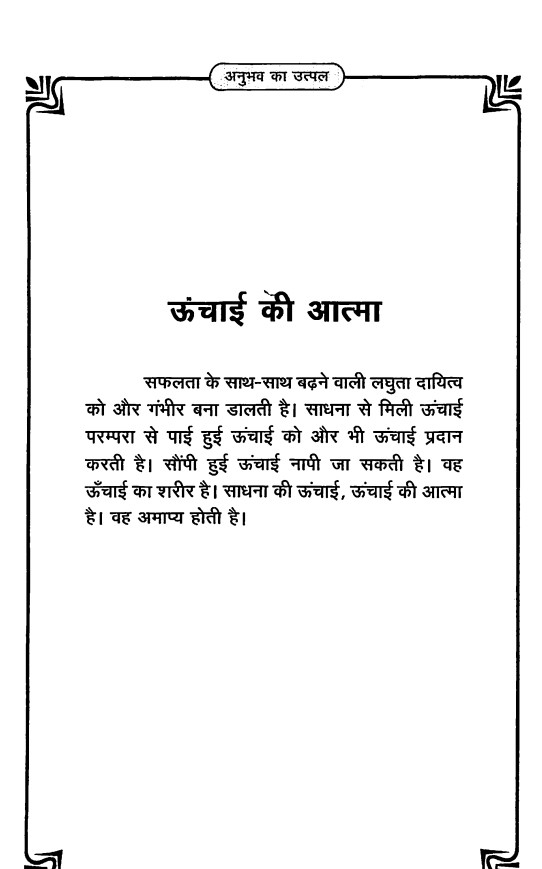
# आत्मा और व्यवहार

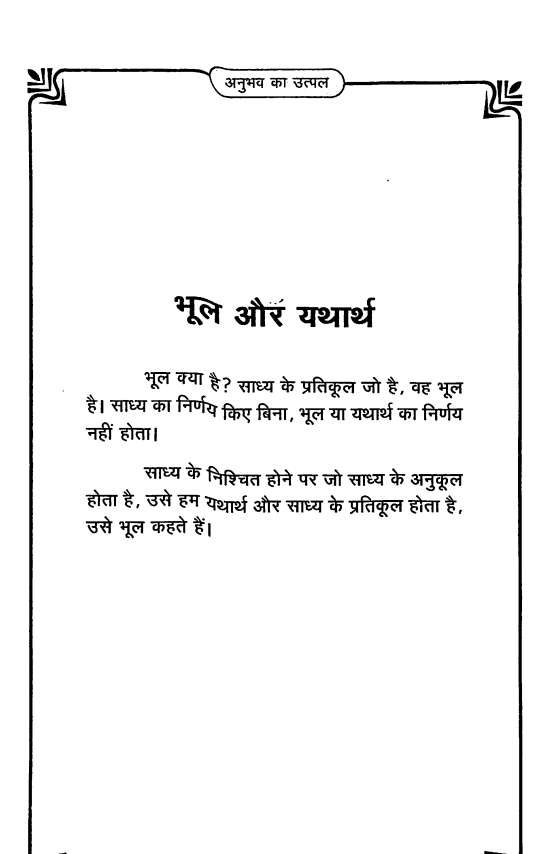
आत्मा के साथ व्यवहार की टक्कर होती है तब मनुष्य जितना कर्तव्यमूढ़ बनता है, उतना और कहीं नहीं बनता।

आत्मा की बात मानने पर व्यवहार टूटता है और व्यवहार साधने में आत्मा को गंवाना पड़ता है। ऐसी स्थिति में पूर्ण विवेक से काम लेना चाहिए।

व्यवहार को कटु न बनाते हुए आत्मा की रक्षा ही सर्वश्रेष्ठ है।

आत्मा के साथ खिलवाड़ करने वाला व्यवहार को भी भली भांति नहीं निभा सकता।



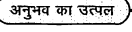


#### श्रद्धा

श्रद्धा का इतिहास आंसुओं की स्याही से लिखा गया है। जहां भक्त का हृदय भिक्त के उद्रेक से पिघल जाता है, वहां वह भगवान् को भी पिघाल देता है।

जहां तर्कों की कर्कशता होती है, वहां आपसी सम्बन्ध सरस हो नहीं पाते। एकात्मकता का उदय विश्वास की भूमिका में ही होता है और वहां सारा द्वैध विलीन हो जाता है। आसानी से या कठिनाई से मिलने वाले सब स्वादों का अनुभव करने पर भी जिसने श्रद्धा का स्वाद नहीं चखा, उसका जन्म बेकार है।

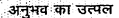
श्रद्धे! तेरा प्राणकोश अत्यन्त सुकुमार होने पर भी तू उन्हीं व्यक्तियों से अनुराग करती है जो भयंकर कष्टों के तूफान में अडोल रहते हों- यह बड़ा आश्चर्य है।



# साध्य के लिए

साध्य की प्राप्ति के लिए अपना समर्पण ही अनुशासन है। साध्यहीन के लिए कोई अनुशासन नहीं होता। आप जिसे अनुशासित करना चाहें, उसके लिए पहले साध्य निश्चित कीजिए।

मनुष्य साध्य के लिए जीता है और उसी के लिए मरता है।



# नियन्त्रण और शोधन

समाज का नियन्त्रण हो सकता है, शोधन नहीं। शोधन व्यक्ति-व्यक्ति का होता है।

सत्ता से सामूहिक परिवर्तन हो सकता है, किन्तु वह केवल बाहरी आकार का होता है।

उपदेश या समझाने से वैयक्तिक परिवर्तन होता है, किन्तु वह हृदय का होता है।

सत्ता का आदेश होता है। उसे कोई चाहे या न चाहे, टाल नहीं सकता।

धर्म का उपदेश होता है, उसे न चाहे, वह टाल सकता है।

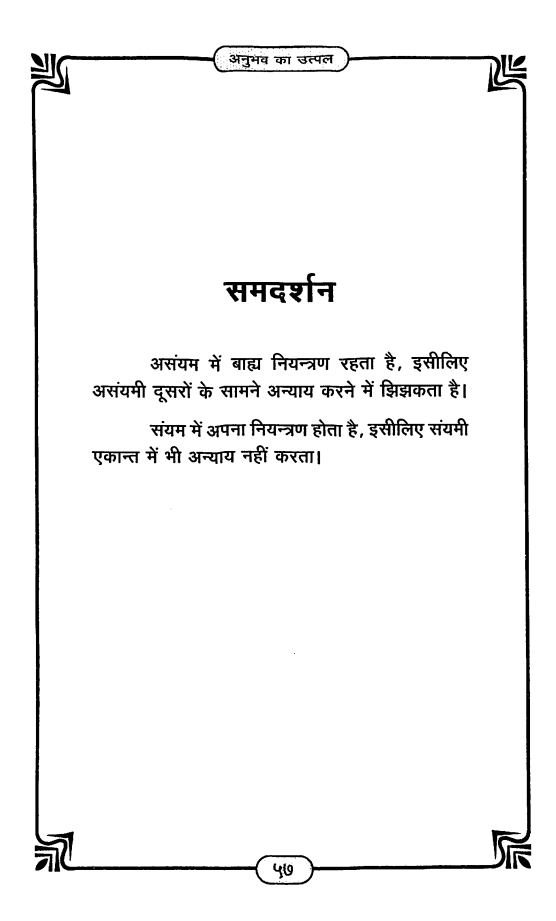
> एक में विवशता है, दूसरे में हृदय की स्वतन्त्रता। स्वतन्त्रता के लिए उपदेश चाहिए।

#### अध्यात्म

आकांक्षा का अभाव अध्यात्म है। विकार का अभाव अध्यात्म है। चारित्रिक-कर्मण्यता अध्यात्म है। अकर्मण्यता अलसता नहीं किन्तु निवृत्ति है अध्यात्म।

अध्यात्म का चरम या परम रूप है- अकर्मण्यता यानि दूसरे पदार्थ के सहयोग का अस्वीकार। सर्वथा आत्म-निर्भरता, यह मुक्त-स्थिति है। जीवन काल में कर्मण्यता में अकर्मण्यता का जो अंश है, वह अध्यात्म है अथवा कर्मण्यता में असत् कर्मण्यता का जो अभाव है, वह अध्यात्म है।

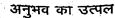
अध्यात्मवाद से आकांक्षा की तृप्ति नहीं, उसका अभाव हो सकता है।





#### मयादा

श्रद्धा के युग में प्रत्येक मर्यादा की सुरक्षा अपने आप में थी। युग काफी बदल चुका। तर्क के युग में वे सहज कार्यकर नहीं रहीं। जिस स्थित को जब बदलना चाहिए, वह ठीक समय में बदल जाये तो परिणाम अच्छा आता है। उसे आगे सरकाने का यत्न होता है तो वह बदलती अवश्य है, किन्तु प्रतिक्रिया के साथ। कार्यकर मर्यादा वही है, जिसे पालने वालों की श्रद्धा प्राप्त हो।

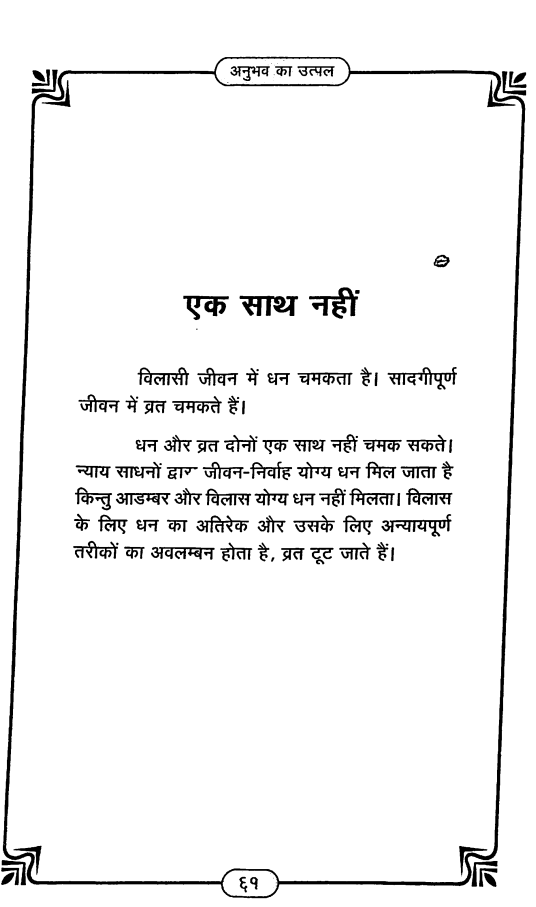


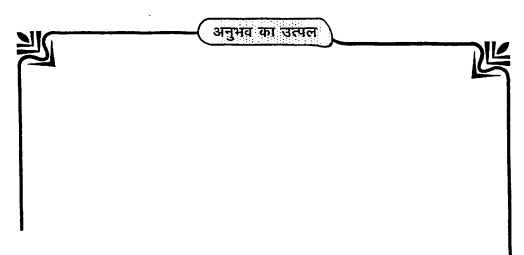
#### यहां और वहां

धर्म परलोक सुधारने के लिए है- यह सच है, किन्तु अधूरा। धर्म से वर्तमान जीवन भी सुधरना चाहिए। वह शान्त और पवित्र होना चाहिए।

अपवित्र आत्मा में धर्म कहां से ठहरेगा? उसका आलय पवित्र जीवन ही है। जिसे धर्म-आराधना के द्वारा यहां शान्ति नहीं मिली, उसे आगे कैसे मिलेगी?

जिसने धर्म को आराधा, उसने दोनों लोक आराध लिए। वर्तमान जीवन में अंधेरा ही अंधेरा देखने वाले केवल भावी जीवन के लिए धर्म करते हैं, वे भूले हुए हैं।

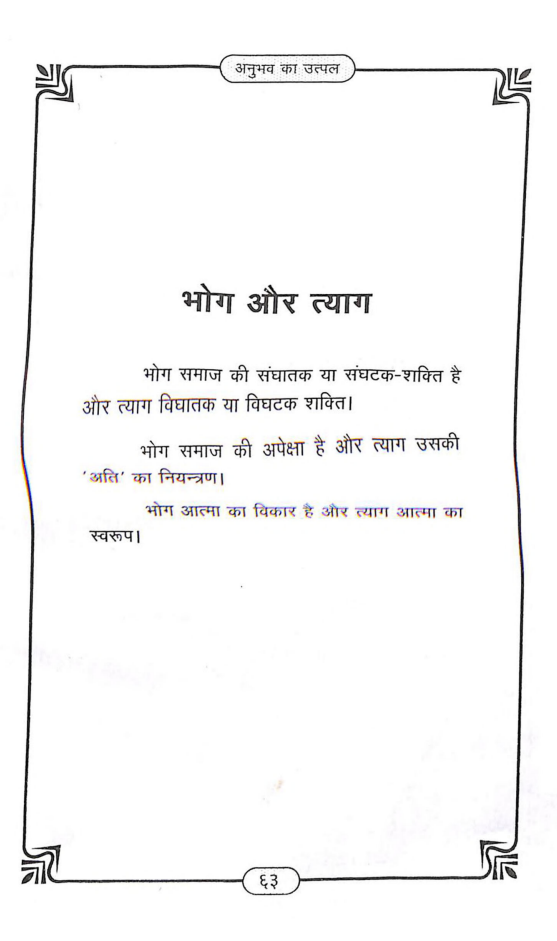




#### प्रचार

विकास का वास्तविक क्रम यही है- जो सोए हुए हैं, उन्हें जगाओ, जो जागे हुए हैं, उन्हें प्रगति की ओर ले जाओ।

प्रचार अपने आप में न गुण है और न दोष। शुद्ध साध्य की उपलब्धि के लिए शुद्ध साधनों द्वारा साधना के क्रम को प्रकाश में लाना प्रचार है और वह बुरा तो किसी प्रकार नहीं है।





#### इस प्रकार----

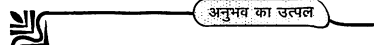
डोरी को इस प्रकार खींचो कि गांठ न पड़े।

अपने को इस प्रकार चलाओ कि लड़ाई न हो।

बालों को इस प्रकार संवारों कि उलझन न बने।

विचारों को इस प्रकार ढालो कि भिड़न्त न हो।

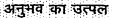
तात्पर्य की भाषा में आक्षेप और आक्रमण की
नीति मत बरतो। उससे गांठ घुलती है, युद्ध छिड़ते हैं,
बाल उलझते हैं और चिनगारियां उछलती हैं।



## बहु-निष्ठा

मैंने सोचा- यह बहुनिष्ठा फिर क्या बला है? उत्तर की अपेक्षा थी पर दे कौन? भगवान् ने कह दिया- "अणेगचित्ते खलु अयं-पुरिसे"। अब एक-निष्ठा की बात कैसे की जाए? एक-निष्ठ आखिर है कौन? रानी ने राजा को धोखा दिया, महावत ने रानी को और वेश्या ने महावत को। कामना का क्षेत्र ही ऐसा है। पहले लगाव होता है, फिर सन्देह और निराशा।

निराशा से परे जो है, वह ब्रह्मचर्य है। जहां आशा ही नहीं, वहां निराशा कैसी? यही है एक-निष्ठा। यहां पहुंच कर ही मैंने समझा, उत्तर पाया, बहु-निष्ठा क्या है?



## शांति और आकांक्षा

भौतक जीवन का स्तर ऊँचा होगा, आवश्यकताएं बढ़ेंगी, शान्ति कम होगी। अध्यात्मिक जीवन उन्नत होगा, आवश्यकताएं कम होंगी, शान्ति बढ़ेंगी।

आवश्यकता है वहां श्रम होगा, अशान्ति नहीं।

आवश्यकता की पूर्ति सम्भव है, आकांक्षा की पूर्ति असम्भव।

पदार्थ के अभाव में अशान्ति और भाव में शान्ति ऐसी व्याप्ति नहीं बनती। मानसिक नियन्त्रण से मानसिक साम्य होता है और वही शान्ति है। मानसिक अनियन्त्रण से मानसिक वैषम्य बढ़ता है, वही अशान्ति है।

जहां आकांक्षा है, वहां अशान्ति है और जहां आकांक्षा नहीं है, वहां शान्ति है।

## अहिंसा, अपरिग्रह और अध्यात्म

शोषण का मूल जीवन की आवश्यकताएं नहीं, मानसिक अतृप्ति है।

अहिंसा का आधार कायरता नहीं, अभय, समता और संयम है।

अपरिग्रही वह नहीं है, जो दिरद्र है। अपरिग्रही वह है, जो त्यागी है।

अध्यात्मवाद से आवश्यकता की पूर्ति नहीं, उसकी पूर्ति के साधनों का विकार मिट सकता है।

अध्यात्म से पदार्थ की प्राप्ति नहीं होती, प्राप्त पदार्थ पर होने वाला ममकार या बन्धन छूट सकता है।

#### शान्ति कैसे मिले?

शान्ति कैसे मिले? यह एक प्रश्न है, जो सबसे बड़ा और पहला प्रश्न है। एक छोर समृद्धि का है, दूसरा गरीबी का। दोनों ओर ध्विन होती है- शान्ति कैसे मिले?

गरीबों के पास धन नहीं है, उन्हें धन के भीतरी रूप का परिचय नहीं है। वे उसके बाहरी रूप पर झूमते हैं। उनके लिए अभी सर्वोपरि आकर्षण धन है। वे कहते हैं- शान्ति कैसे मिले? इसका अर्थ है कि धन कैसे मिले?

धनी लोग धन का भीतरी रूप देख चुके हैं। वे जानते हैं, धन और सब कुछ देता है, अच्छी रोटी, अच्छा कपड़ा, अच्छा मकान पर विश्वास को निगल जाता है और चट कर जाता है प्रेम को। धनी को अपने बेटे का भी विश्वास नहीं होता और प्रेम नहीं होता अपनी पत्नी से भी। विश्वास और प्रेम की गरीबी में उनकी अन्तरात्मा पुकार उठती है- शान्ति कैसे मिले?

इसका अर्थ है कि विश्वास और प्रेम कैसे मिले? गरीब धन के लिए तड़प रहे हैं और धनी तड़प रहे हैं विश्वास और प्रेम के लिए। शान्ति मिली उसको जो न गरीब था और न अमीर, किन्तु जिसके पास था- विश्वास और प्रेम।

#### प्रेम हो, विकार नहीं

प्रेम भले हो, विकार नहीं चाहिए। प्रेम का अर्थ है- आत्मा के प्रति आत्मा का आकर्षण। वह देहगामी होते ही विकार बन जाता है। जो विकार से आपस में बंधते हैं, वे एक दूसरे का अनिष्ट करते हैं। विकारी को वियोग सताता है। उससे पल-पल शरीर, मन और आत्मा की शक्ति क्षीण होती है। शक्ति को क्षीण बनाकर कोई भी सम्मानपूर्ण जीवन नहीं जी सकता। प्रेम का मार्ग इससे भिन्न है। उसमें क्षेत्र और काल का अलगाव नहीं होता। वह व्यापक है। प्रेम करने वाला आत्मीपम्य की दृष्टि से सबको सब जगह देखता है। विकार विष का घड़ा है। उस पर अमृत का ढक्कन लगा है। विकार का आरम्भ मधु-भाव से होता है और उसका अन्त कटु-भाव में।

प्रेम अमृत से ढका अमृत का घड़ा है। उसके आरम्भ और अन्त दोनों मधुर हैं।

दूसरों के सौन्दर्य (चैतन्य-विकास) पर झूम उठो पर किसी की चमड़ी या बनावट में आनन्द मत लो। दैहिक सौन्दर्य एक दिन मिट जायेगा। विकारी दिल फट जायेंगे। फिर एक दूसरे के दोष का रहस्य खुलेगा।

आत्मा का सौन्दर्य अमिट है। उसका प्रेम जागने पर फिर नहीं सोता। जिसे सब प्रिय है, वह किसी को विकार की ओर नहीं ले जाता। प्रिय वह नहीं जो दूसरों को विकार की ओर खींचे। प्रिय वही है जो दूसरों के विवेक को जगाये, आनन्द की सीख दे।

## प्रिय कौन?

ब्रह्मचर्य मुझे प्रिय है। इसलिए मुझे वही व्यक्ति प्रिय होगा जिसे ब्रह्मचर्य प्रिय हो। प्रियता रुचि की समता से फलती है। अप्रियता किसी से भी नहीं होनी चाहिए। किन्तु अप्रियता का अभाव और प्रियता आदि से अन्त तक एक ही नहीं है। अप्रियता के अभाव से आगे की एक विशेष मनोदशा सात्विक अनुरागात्मक है- प्रियता है।

प्रिय वह नहीं जो आपात-भद्र मार्ग में ले जाए। हो सकता है वह मोहवश प्रिय लगे, किन्तु बुरी आदत जो डाले, वह परिणाम विरसता के क्षणों में प्रिय बना रहे, यह सम्भव नहीं लगता।

आखिर श्रद्धा वहां पनपती है जो असत् से सत् की ओर ले जाए। पहले क्षण में हेय का मार्ग भले अप्रिय लगे किन्तु प्रियता का स्थिर-पद वही है। वासना का आकर्षण मनुष्य में रिक्तता पैदा करता है और वह वासना से कभी भरती नहीं। वह रिक्तता मनुष्य को बैचेन बना देती है। वही बैचेनी उसे वासना-हीन मार्ग की ओर जाने को प्रेरित करती है। श्रद्धा और वासना के मार्ग भिन्न हैं-यह स्पष्ट हो जाता है।

# ब्रह्मचर्य की फलश्रुति

काम वासना एक तीव्र मनोविकार है। क्रोध, भय और शोक का जैसे बुरा असर होता है, वैसे ही वासना-वेग से शरीर रोग- ग्रस्त और विकारमय बन जाता है। यह विकार पहले मन में उत्पन्न होता है। इसीतिए वह "मनोज" या "संकल्प-योनि" कहलाता है। साधक ने कहा-

काम! जानामि ते रूपं, संकल्पात् किल जायसे।

## न त्वां संकल्पयिष्यामि, अतो मे भ भविष्यसि॥

काम! मैं जान गया, तू संकल्प से पैदा होता है। मैं तेरा संकल्प ही नहीं करूंगा, फिर तू मेरे मन में कैसे पैदा होगा?

किन्तु यह सच है- सारे स्थूिलिभद्र और सुदर्शन नहीं होते। साधारण लोग भोग का संकल्प करते हैं। उसका अनिष्ट परिणाम भोगते हैं। काम-वासना का अनिष्ट-परिणाम प्रधानतया वात-वह-मण्डल और अन्तः स्त्रावक पिण्डों पर होता है। काम वासना तीव्र होती है तो उसका परिणाम बहुत भयंकर होता है। कामी लोग बाहर से स्थूल लगते हैं, उनकी अन्तर की शक्तियां क्षीण हो जाती हैं।

ब्रह्मचारी की विशेषता है-आत्म-बल, प्रतिभा और दृढ़ संकल्प।

## प्रेम किससे?

वाग्देवते!

में विद्या प्रधान हूं- यह लोक-पक्ष है। मेरा निजी पक्ष यह नहीं है। मेरी मान्यतानुसार मैं चरित्र प्रधान हूं। मैं चरित्र को जीवन का सर्वोपरि सर्वस्व मानता रहा हूं।

विद्या मुझे कम प्रिय नहीं है किन्तु उसे मैं चरित्र से अभिन्न ही मानता हूं।

एक शब्द में चरित्र का अर्थ है- ब्रह्मचर्य।

भगवान् ने आचार को ब्रह्मचर्य कहा है। जिसने ब्रह्मचर्य को खो दिया, वह आचार को नहीं निभा सकता। इस माने में वह सही है। मेरे लिए ब्रह्मचर्य का प्रश्न महत्वपूर्ण है। मेरा भला इसी में है कि मैं किसी से प्रेम न करूं या उन्हीं से करूं जो स्वयं ब्रह्मनिष्ठ हों और मुझे अपने साध्य की ओर आगे ले जाएं।

## प्रेम कैसे?

वाग्देवते!

तू मुझे बहुत प्रिय है किन्तु यह कलेवर मुझे प्रिय नहीं है।

प्रिय है तेरी आत्मा। कलेवर को छूने वाले बहुत हैं। उनसे तेरी शोभा आज तक नहीं बढ़ी है। मैं तेरी आत्मा का इष्ट बनूं, यह मेरी साध है।

यह जीवन अमृत का घड़ा है। सारी शक्तियां इसमें ख्यं संचित हैं। अब्रह्मचर्य का छेद उन्हें क्षरणशील बना देता है। फिर मनुष्य कोरा ढांचा रह जाता है। प्रतिभा की सूक्ष्मता, आत्मा का बल, सैद्धान्तिक स्थिरता और आत्म-विश्वास- ये सारे चले जाते हैं।

वाग्देवते!

तेरी महिमा इसी में है कि तू मुझे अपने प्रिय साध्य की ओर ले जाए। मेरी गरिमा इसी में है कि मैं तेरी विशद-ख्याति का हेतु बनूं। मैं तुझे अपने में निष्ठ हुआ देखना चाहता हूं। मैं जानता हूं निष्ठा में विनिमय नहीं होता।

दूसरे को स्वनिष्ठ बनाने वाल तन्निष्ठ न बने, वह वंचना है- इसे मैं अस्वीकार नहीं करता।

> में चाहता हूं- तेरी और मेरी निष्ठा समदेशीय हो। में तुझे पाऊं तो ब्रह्म के साथ-साथ पाऊं, नहीं तो

नहीं।

#### प्रेम के प्रतीक

मेरे साध्य हैं वे स्थूलभद्र, जो कोशा के कमनीय हाव-भाव और शृंगार से लव भर भी विचलित नहीं हुए।

मेरे साध्य हैं वे स्थूलभद्र, जिन्होंने कोशा की बांकी चितवन की अवहेलना कर डाली। "अच्छि पिच्छियाइं कोसा न जेण गणियाइं।"

मेरे साध्य हैं वे विजय, जिनकी काम-विजय आज भी हमें विजय के लिए अभियान की प्रेरणा दे सकती है।

मेरे साध्य हैं वे विजय, जिनका भेद-चिन्तन अभेद को देख ही नहीं पाया। वह अपवाद ही रहा।

मेरे साध्य हैं वे सुदर्शन, जिनके चैतन्य दीप को प्रलय-पवन न बुझा सका और जिन्हें मौत न डरा सकी।

मेरे साध्य हैं वे सुदर्शन, जो काजल की कोठरी में बैठकर भी कालिख से बचे और जिन पर कजरारी आंखें कालिख नहीं पोत सकीं।

#### भविष्य-दर्शन

भविष्य को उज्ज्वल बनाना चाहे, उसे ब्रह्मचारी रहना ही होगा। ब्रह्मचर्य तब आता है जब संयम हो। संयम का आधार दया है। दया लज्जा से टिकती है।

अब्रह्मचर्य आपात-प्रिय भले लगे, परिणाम-प्रिय नहीं है। विशुद्ध प्रेम वही है, जहां दैहिक विकार न हो। स्थायी प्रेम वही होता है, जो विशुद्ध हो।

हमारा भला इसी में है कि हम इन्द्रिय और मन को जीतें। बलात् ब्रह्मचर्य की भावना पैदा नहीं की जा सकती। इन्द्रिय पर क्वचित् नियन्त्रण किया जा सकता है। मन को नहीं बांधा जा सकता।

ब्रह्मचर्य हृदय बदलने पर ही आ सकता है। मैं अपना हृदय कैसे बदलूं? यह मेरा अपना प्रश्न है। दूसरे का हृदय कैसे बदलूं? यह समस्या है। कमी मेरी अपनी है। मेरा संयम इतना परिपक्क नहीं, समस्या यही है। मेरा संयम सुदृढ हो तो दूसरे पर उसका असर हुए बिना नहीं रह सकता। जो दूसरों को संयत बनाना चाहे, उसे स्वयं अधिक संयत बनना चाहिए।

ુ છ

#### ब्रह्मचर्य और अहिंसा

मैं अहिंसक हूं, अहिंसा मेरा साधन है, अभेद मेरा साध्य है।

मैं सत्य-निष्ठ हूं, सत्य मेरा साधन है, पवित्रता मेरा साध्य है।

में ब्रह्मचारी हूं, ब्रह्मचर्य मेरा साधन है, ब्रह्म-रमण मेरा साध्य है।

अहिंसा सत्य से व्याप्त है, सत्य अहिंसा से। ब्रह्मचर्य दोनों से व्याप्त है। ब्रह्मचर्य में मेरी श्रद्धा दृढ़ होती है तो अहिंसा और सत्य का विकास होता है। ब्रह्मचर्य में शिथिलता आती है तो सत्य टूटता है और अहिंसा भी। ब्रह्मचर्य को ठीक रखे बिना मैं न सत्य-निष्ठ बन सकता हूं और न अहिंसक भी।

हिंसा और असत्य दोनों की जड़ वासना है। ब्रह्मचर्य का अर्थ है- वासना का उच्छेद। कार्य व्यक्त होता है, वासना छिपी रहती है। कार्य-निरोध संयम से होता है, वासना धुलती है अहिंसा से। अहिंसा यानी समता। समता यानी आत्म-दर्शन। जो अपने में, दूसरे में, सब में आत्मा को देखता है, आत्मा में परमात्मा को देखता है, वह ब्रह्मचारी बन जाता है। ब्रह्मचर्य से अहिंसा आती है और अहिंसा से ब्रह्मचर्य। दोनों एक ही साध्य के दो पार्श्व हैं। इनमें पौर्वापर्य नहीं है।

#### आत्मा और परमात्मा

"यः परमात्मा स एवाहं"- जो परमात्मा है, वह मैं हूं और जो मैं हूं, वही परमात्मा है। हमारा विश्वास है-आत्मा ही परमात्मा है।

आत्मा और परमात्मा के बीच भय, घृणा, आसिवत और विकार- ये दीवारें हैं। इसका निर्माण आवरण की ईंटों से होता है। हर मनुष्य ही नहीं, हर जीवित वस्तु आत्मा है। उस पर शरीर का आवरण है। जो आवरण को ही देखता है, वह भय, घृणा, आसिवत और विकार से भर जाता है।

हम अभय बनना चाहें, स्वस्थ और निर्विकार बनना चाहें तो आत्म-दर्शन का अभ्यास बढ़ाएं। जिससे हमें घृणा है, डर है, आसिवत है और विकार है, उसमें आत्मा विराजमान है। उस आत्मा में हमारा इस्ट देव परमात्मा विराजमान है।

परमात्मा का भक्त क्या परमात्मा से डरेगा? क्या वह परमात्मा से घृणा करेगा? क्या वह उसे आसक्ति और विकार का हेतु बनाएगा?

## शेष क्या है?

वह क्या है, जो अभी बाकी है? यह सोचूं या यह सोचूं कि वह क्या नहीं है जो अभी बाकी है। जो करना चाहिए, वह लगभग सारा का सारा बाकी है। जो नहीं करना चाहिए, वह कितना बाकी है या नहीं है, यह कौन जाने?

साधना में आया, कुछ करने लगा। उसमें मन रमा, कुछ आगे बढ़ा। सफलता के क्षणों में देखता हूं करना अभी बहुत बाकी है। अशेष दुर्बलता मिट जाए, तब कुछ भी करना शेष नहीं रहेगा। जब तक दुर्बलता शेष है, तब तक कृत्य भी शेष रहेगा।

## मैंने क्या किया?

आंख खुली होती है, तब अपने को धन्य मानता हूं। जिसे देखना धाहिए, उसे नहीं भी देखता। किन्तु जो नहीं देखना चाहिए, उसे बड़े प्यार से देखता हूं। आंख मूंदने पर वर्तमान भूत से पूछ बैठता है- मैंने क्या किया?

जीभ चलती है, तब अनिर्वचनीय सुख की अनुभूति होती है। किसलिए खाना चाहिए? यह सिद्धान्त उसकी तहों में छिप जाता है। स्वादपूर्ण वस्तु खाना मानों जीवन का साध्य हो, वैशे खा जाता हूं। आमाशय पर कितना बोझ डाला, यह भी ख्याल नहीं रहता। पानी पीने के समय, फूली हुई आंतें मुझे चौंका देती है- यह मैंने क्या किया?

मन में हिलोर उठती है। कल्पना की पीठ पर सवार हो अनन्त की ओर उड़ जाता हूं। आनन्द की धार बह चलती है। इस छोर से उस छोर पल में घूम आता हूं। समझने लगता हूं- में सफल हो गया। मन शान्त होता है और यथार्थ की नुकीली धार मुझे खरोंचने लग जाती है। मोह का छिलका हटते ही दिल रो उठता है- हाय! यह मैंने क्या किया?

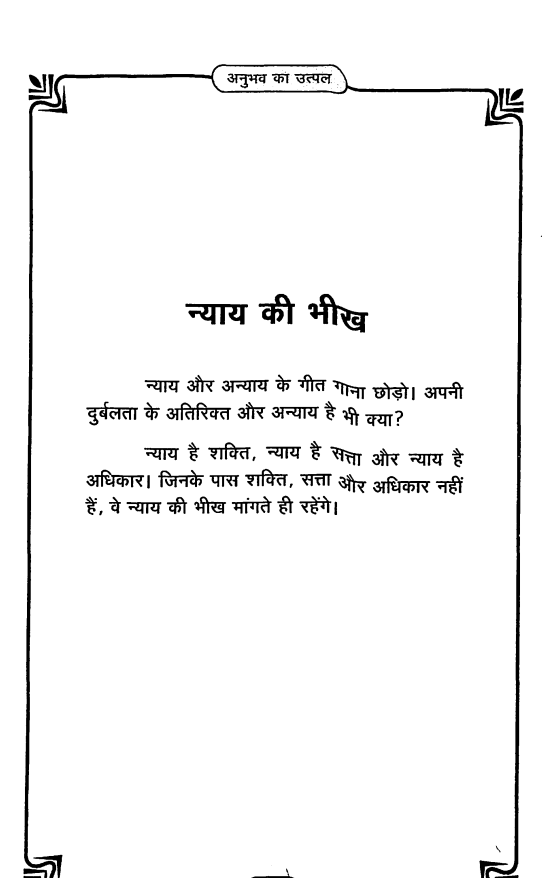
## सुन्दर बनूं

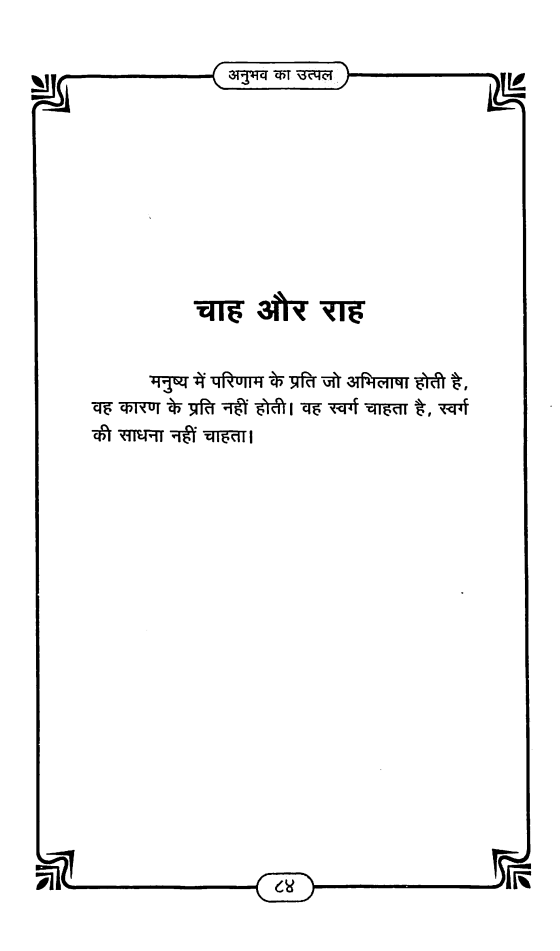
वह क्या है, जो मैं नहीं कर सकता। सब कुछ कर सकता हूं। पर करता उतना ही हूं जितना कि प्रकाश मिलता है।

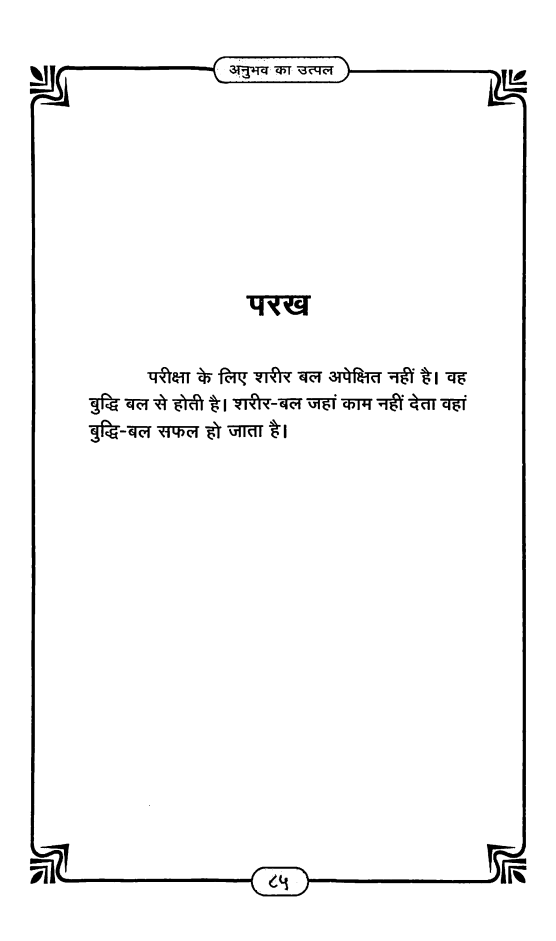
वह क्या है, जो मैं कर सकता हूं पर नहीं कर रहा हूं।

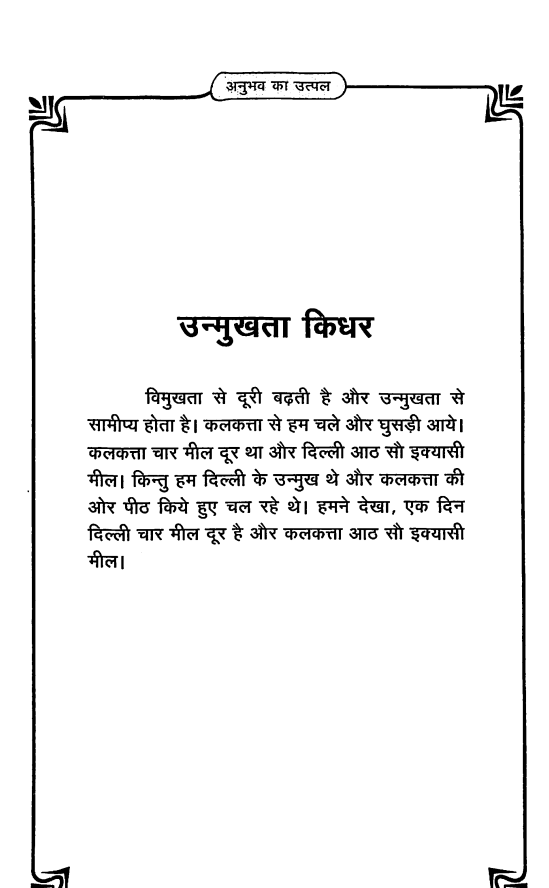
मैं भली भांति जानता हूं कि यह अच्छा है, यह बुरा। हित और अहित का विवेक मुझे मिला है। मेरे आचार्य ने दो अक्षर का बोध देने का मुझ पर अनुग्रह भी किया है, पर शेष है अभी सुन्दर बनना।

मैं सुन्दर नहीं हूं, इसका मुझे गौरव है। वह इसिलए है कि मेरे लिए बहुत जाल नहीं बिछाए जाते। शरीर का सौन्दर्य असत्य है। मेरा संकल्प है- सत्य बनूं, शिव बनूं। ऐसा नहीं बनता हूं, तब तक सब कुछ नहीं दे सकता। मैं सुन्दर बनकर ही कुछ दे सकता हूं। किया न किया सब समान है- जब तक मैं सुन्दर न बनूं। शेष यही है- मैं सुन्दर बनूं।









# स्मृति और विस्मृति

कुछ बातें ऐसी होती हैं, जिन्हें सदा याद रखना चाहिए।

कुछ बातें ऐसी होती हैं, जिन्हें तत्काल भुला देना चाहिए।

याद रखने की बातें वे ही नहीं होती, जो प्रिय हैं। और भुला देने की भी वे ही नहीं होतीं, जो अप्रिय हैं।

वे प्रिय और अप्रिय दोनों प्रकार की बातें याद रखने की होती हैं, जो जीवन पर अपना असर छोड़ जायें। वे प्रिय और अप्रिय बातें भुला देने की होती हैं, जिनका जीवन पर कोई प्रभावोत्पादक परिणाम नहीं होता।

#### जीवन के पीछे

जीवन और क्या है? देह और प्राणों की चेतना के साथ जो समन्विति है, वही तो है।

जो जीया जाता है, वही जीवन नहीं है। जिससे जिया जाता है, वह भी जीवन है। खाये बिना कोई नहीं जीता, यह जितना सच है, उतना ही नहीं। उससे कहीं अधिक सच यह है कि खानें में संयम रखे बिना कोई नहीं जीता।

संयम जीवन ही नहीं किन्तु जीवन का भी जीवन है।

**CC** 

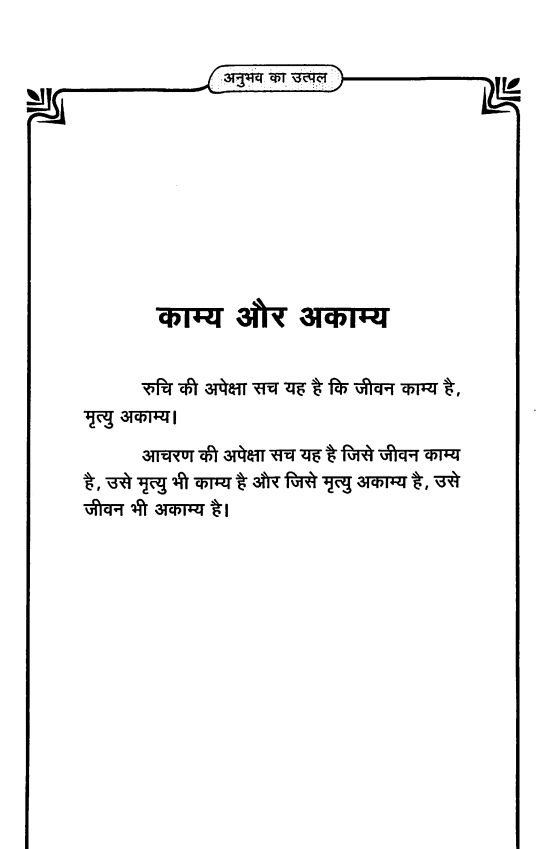
#### ज्योतिर्मय

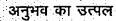
ज्योतिहीन जीवन भी श्रेय नहीं है और ज्योतिहीन मृत्यु भी श्रेय नहीं है। ज्योतिर्मय जीवन भी श्रेय है और ज्योतिर्मय मृत्यु भी श्रेय है।

वीर पत्नी विदुला ने अपने पुत्र से कहा-"बिछौने पर पड़े-पड़े सड़ने की अपेक्षा यदि तू एक क्षण भी अपने पराक्रम की ज्योति प्रकट करके मर जायेगा तो अच्छा होगा।"









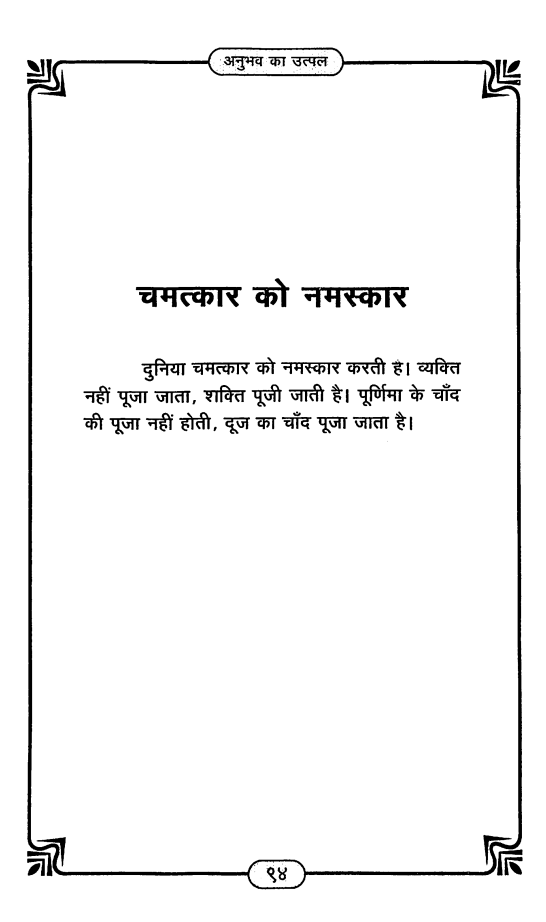
# गहरी डुबकी

जितना प्रयत्न पढ़ने का होता है, उतना उसके आशय को समझने का नहीं होता।

जितना प्रयत्न लिखने का होता है, उतना तथ्यों के यथार्थ संकलन का नहीं होता।

अपने प्रति अन्याय हो, इसका जितना प्रयत्न होता है, उतना दूसरों के प्रति न्याय करने का नहीं होता।

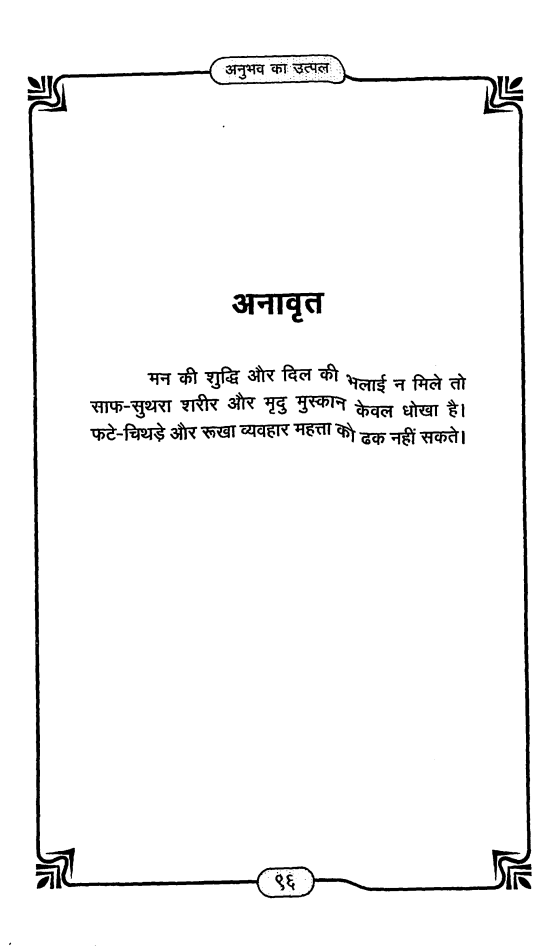
गहरी डुबकी लगाने वाला गोताखोर जो पा सकता है, वह समुद्र की झांकी पाने वाला नहीं पा सकता।

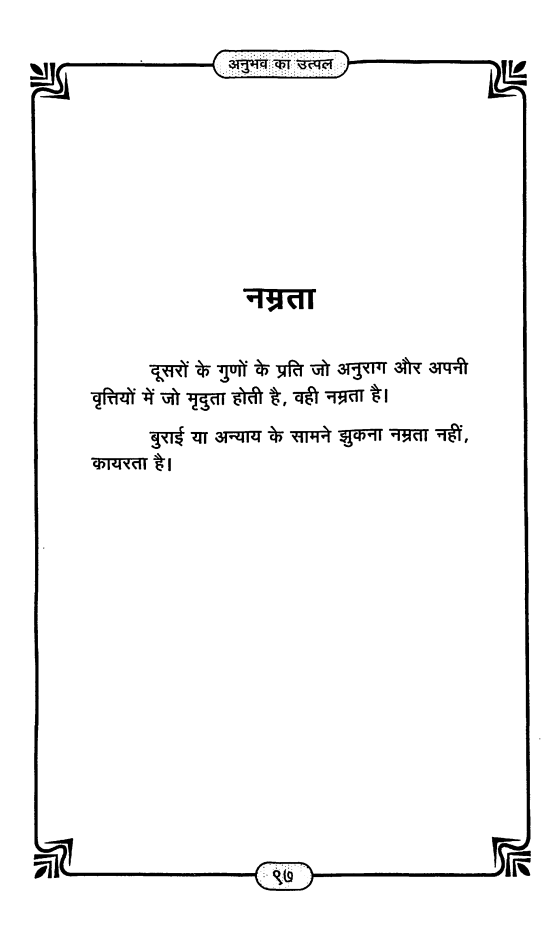


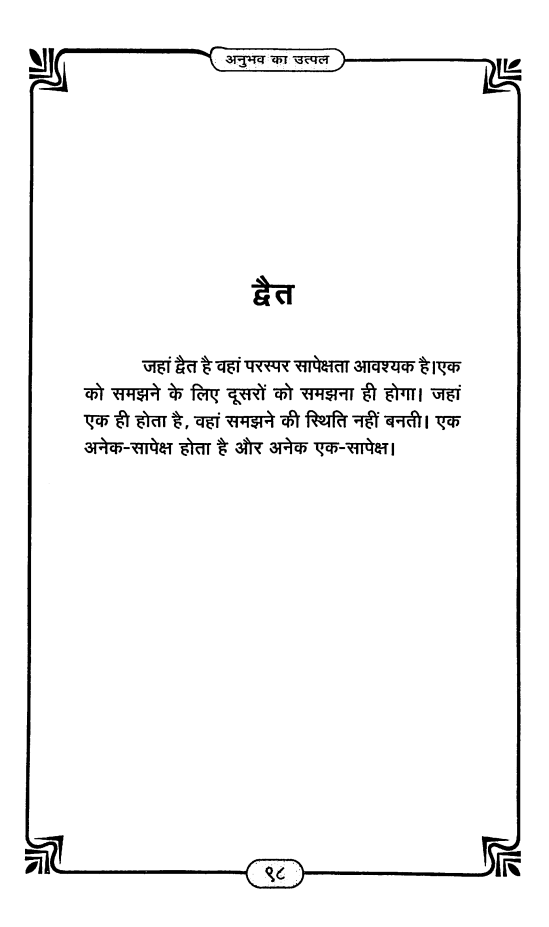
#### कला

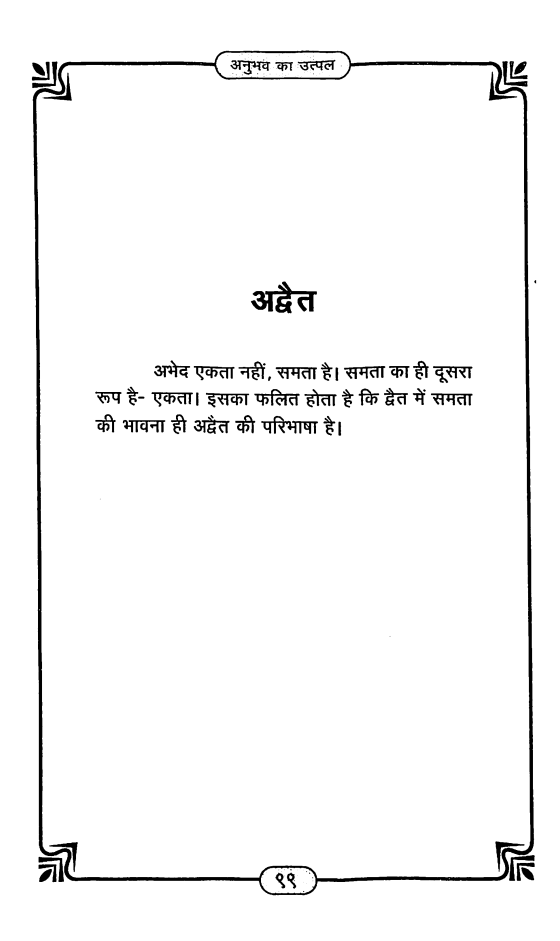
कला आखिर वस्तु क्या है? आकर्षक शक्ति का जो अंश है, वही तो कला है। प्रकृति में कला है, चैतन्य में भी। आचार में कला है, विचारों में भी। सत् के कण-कण में कला की अभिव्यक्ति है।

सबसे बड़ी कला है दूसरों के हृदय का स्पर्श करना। उस कला का मूल्य कैसे आंका जाये जो दूसरों के हृदय तक पहुंच ही नहीं सकती।





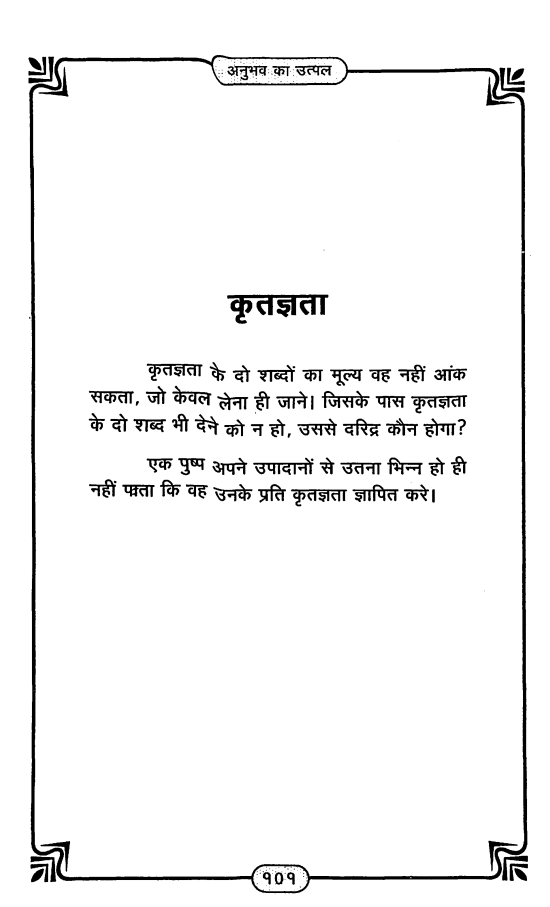




#### पण्डित और साधक

पशु और पण्डित में जितना भेद है, उतना ही भेद पण्डित और साधक में है। पशु अहिंसा की भाषा नहीं जानता जबिक पण्डित जानता है। साधक वह है, जो उसकी भाषा जानने तक ही न रहे, उसकी साधना करे।

आर्य! तू ब्रह्मचारी होना चाहता है तो तू सब कुछ उसी के लिए कर। आस्वाद के लिए मत सूंघ, आस्वाद के लिए मत देख, आस्वाद के लिए मत चख, आस्वाद के लिए मत सुन और आस्वाद के लिए मत चिन्तन कर।





# तर्क की सीभा

प्रत्यक्ष या सीधी बात के लिए तर्क आवश्यक नहीं होता। तर्क का क्षेत्र है-अस्पष्टता। स्पष्टता का तात्पर्य है प्रत्यक्ष। प्रत्यक्ष का अर्थ है तर्क का अविषय।

तर्क की अपेक्षा प्रेम और विश्वास अधिक सफल होते हैं। जहां तर्क होता है वहां जाने-अनजाने दिल सन्देह से भर जाता है। जहां प्रेम होता है वहां सहज विश्वास बढ़ता है।

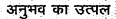
श्रद्धा के आलोक में जो सत्य उपलब्ध होता है, वह बुद्धि या तर्कवाद के आलोक में नहीं होता।

### श्रद्धा की भाषा

श्रद्धा ज्ञान की परिपक्व दशा का नाम है। ज्ञान के अभाव में जो श्रद्धा होती है वह यथार्थ में श्रद्धा नहीं होती, किन्तु एक संस्कारगत रूढ़ि होती है।

व्यक्ति में सबसे बड़ा बल श्रद्धा का है। श्रद्धा टूटती है, तब पैर थम जाते हैं, वाणी रुक जाती है और शरीर जड़ हो जाता है। श्रद्धा बनती है तब ये सब गतिशील बन जाते हैं।

समस्या के समाधान का सबसे बड़ा सूत्र है श्रद्धा। किसी भी विवाद का अन्त तर्क से नहीं होता, किन्तु श्रद्धा से होता है। श्रद्धा जीवन की सबसे बड़ी सफलता है।

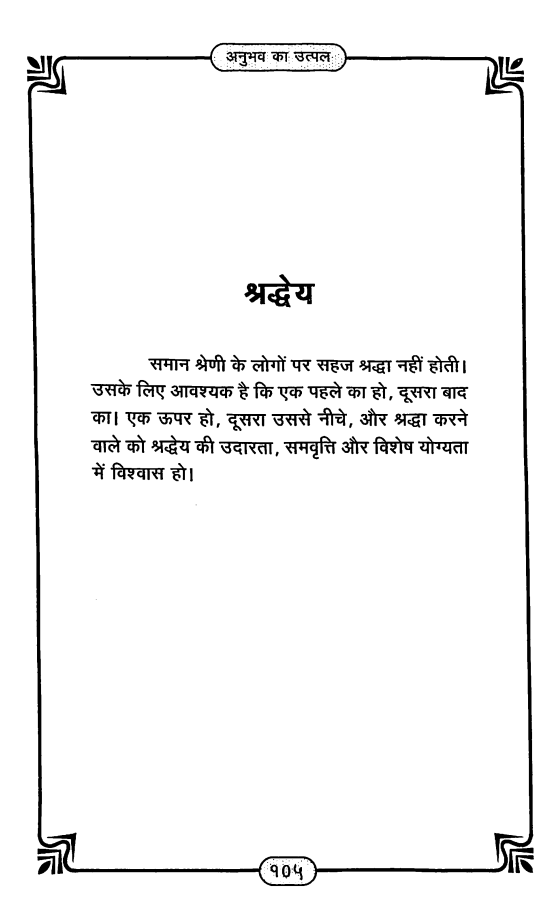


#### दो वाद

कहीं श्रद्धा होती है, बुद्धि नहीं होती। कहीं बुद्धि होती है, श्रद्धा नहीं होती।

कहते हैं, श्रद्धा अन्धी होती है, बुद्धि लंगड़ी। श्रद्धालु चलता है और बुद्धिमान् देखता है। ये दोनों अधूरे हैं। पूर्णता इनके समन्वय से आती है।

प्रतिभा का सम्बन्ध मस्तिष्क से है और वैराग्य का हृदय से। विश्वास हृदय से जुड़ता है तभी उसका सम्बन्ध मस्तिष्क से होता है।

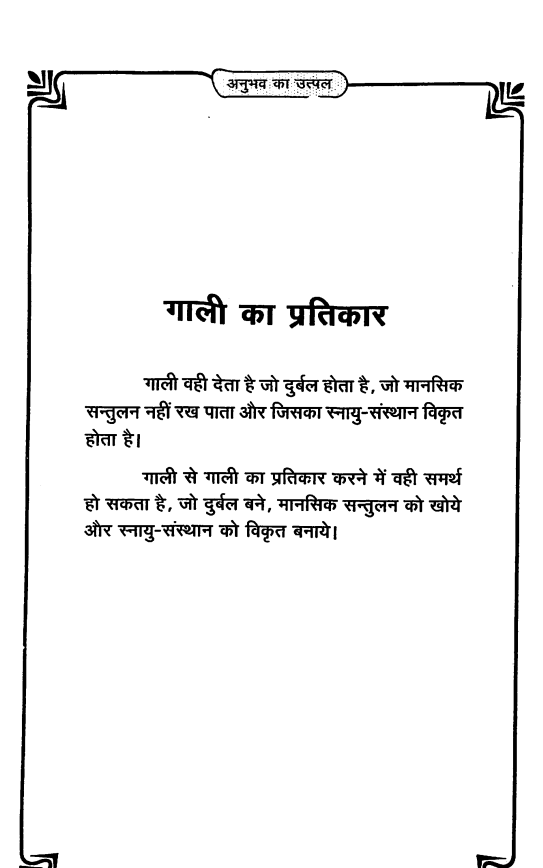


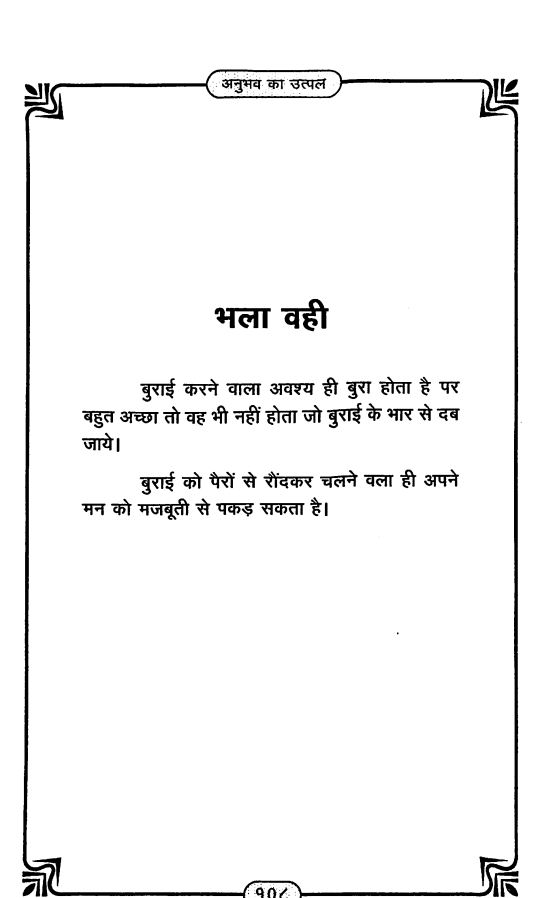
## विरोध का परिणाम

विरोध से अप्रिय वातावरण ही नहीं बनता, उससे प्रिय परिस्थिति का निर्माण भी होता है। विरोध के समय जो संगठन होता है, वह साधारण स्थिति में नहीं होता।

अप्रिय पिरिस्थिति को एक बार सहना ही कठिन होता है। जो एक बार उसे सह लेता है उसके लिए वह अप्रिय नहीं होती।

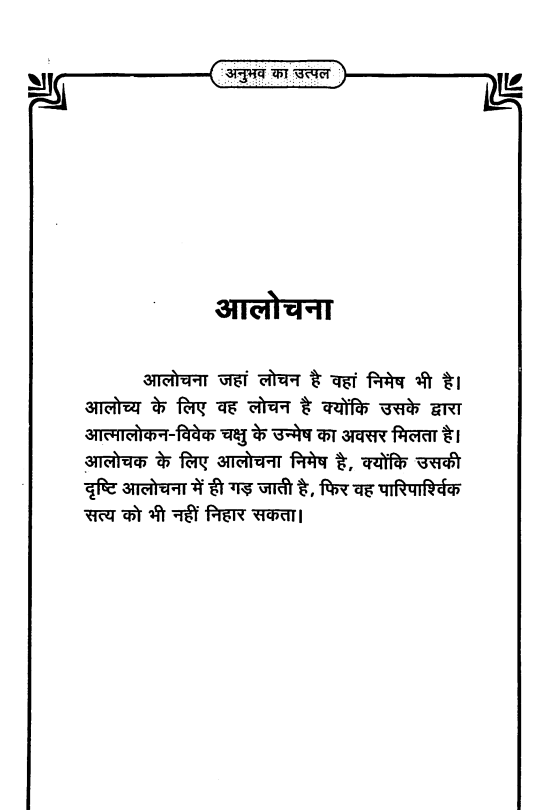
विरोध मानसिक सन्तुलन की कसौटी है। विरोधी वातावरण को देख जो घबरा जाता है वह पराजित हो जाता है और जो उससे घबराता नहीं, वह उसे पराजित कर देता है।





# नये पुराने की समस्या

लोग दो प्रकार की रुचि वाले होते हैं। कुछ लोग पुराने में ही रुचि रखते हैं, परिवर्तन नहीं चाहते। कुछ लोग नये को ही चाहते हैं, परिवर्तन चाहते हैं। यह नये और पुराने का प्रश्न उन्हीं के सामने होता है, जो चिन्तनशील नहीं होते। परिवर्तन के साथ आलोचना आती है, उसे असफलता नहीं माना जा सकता।

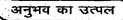


### आलोचना और प्रशंसा

आलोचना दोष की होनी चाहिए और प्रशंसा गुण की। किसी व्यक्ति की आलोचना करने वाला अपने लिए खतरा उत्पन्न करता है, आलोच्य के लिए वह न भी हो। प्रशंसा करने वाला प्रशस्य व्यक्ति के लिए खतरा उत्पन्न करता है, अपने लिए वह न भी हो।

कुछ लोगों का सिद्धान्त से लगाव नहीं होता, उन्हें आलोचना प्रिय होती है। वे हर किसी विषय को उसकी सामग्री बना लेते हैं। कुछ लोग बेकार हैं। बेकारी में मनुष्य आलोचना के सिवाय और क्या करें ?

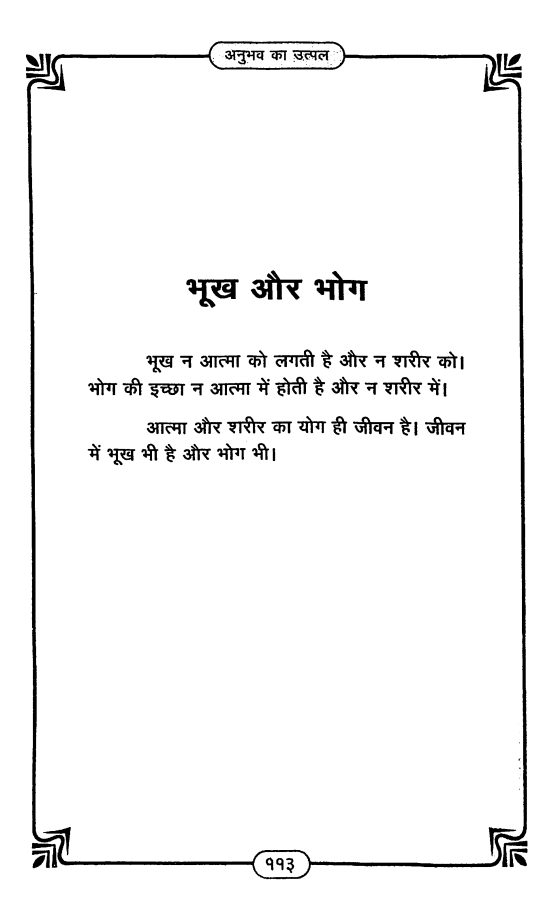
विरोध का मूल संस्थाओं में नहीं खोजा जा सकता। वह व्यक्तियों में मिलता है।



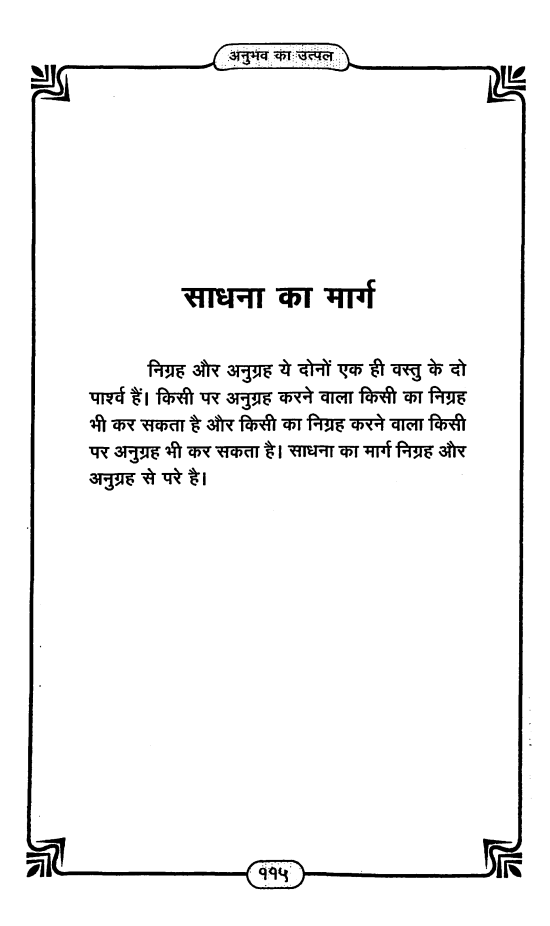
#### एक मन्त्र

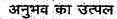
संसार में सब एक रूप नहीं होते। कुछ लेने का होता है, कुछ छोड़ने का। जानने का सब होता है। जो छोड़ने का हो उसी को छोड़ा जाये, शेष को नहीं। जीवन की सफलता का यह एक मन्त्र है।

जहां लक्ष्य एक होता है वहां प्रेम और एकता होनी चाहिए, कदम एक साथ आगे बढ़ने चाहिए किन्तु ऐसा होता नहीं। सामने कोई कार्य नहीं होता तब तक एकता का विरोध या परिचय नहीं मिलता।







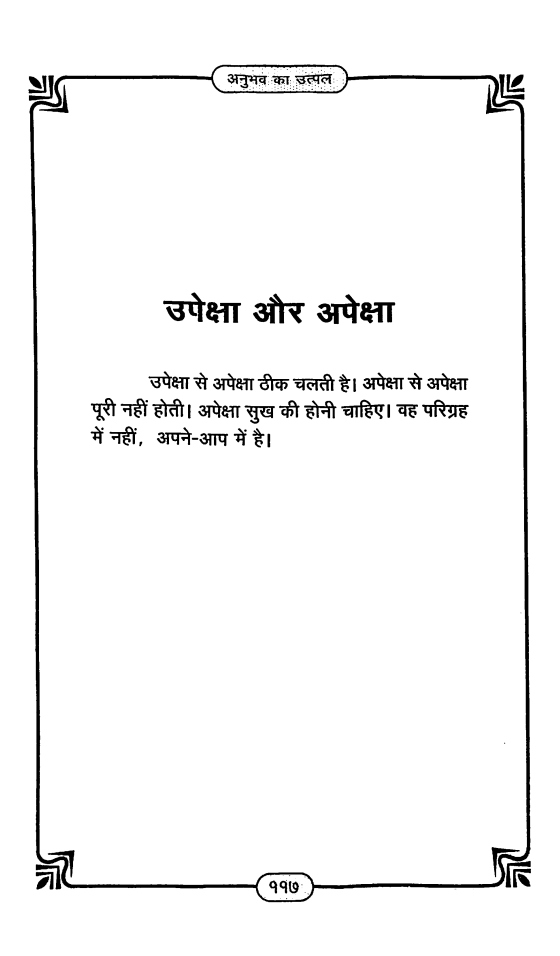


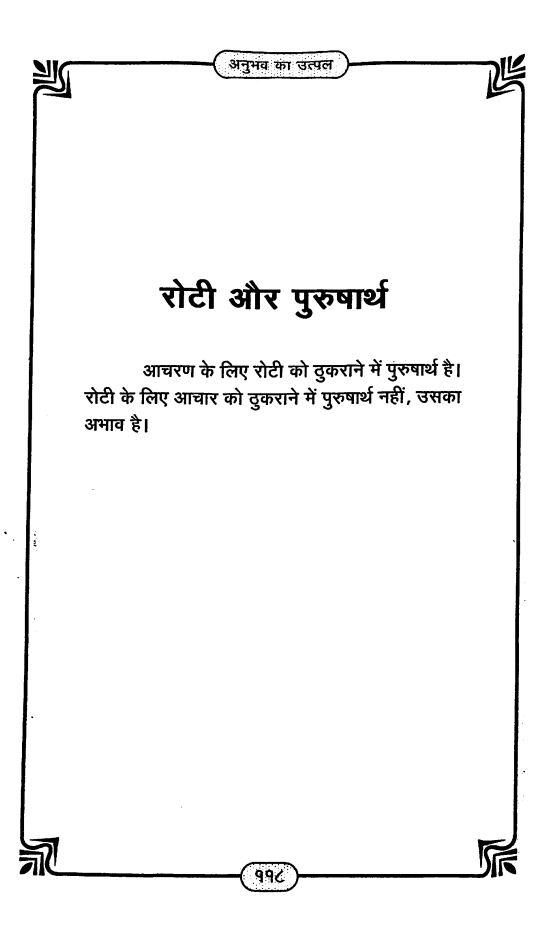
### अर्थवाद

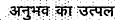
जिस दिन यह समझ में आ जायेगा कि संग्रह की वृत्ति ने मानवता की जड़ खोखली कर दी, उस दिन सिर्फ अर्थ रहेगा, उसका वाद नहीं। अपरिग्रह फैलेगा उसका अनुवाद नहीं।

यह सही कि सब अपरिग्रही नहीं बन सकते पर अपरिग्रह के पथिक बन सकते हैं।

> परिग्रह पीठ के पीछे रहे, मुँह के सामने नहीं। लोग उसको न देखें, वह उनको देखे।





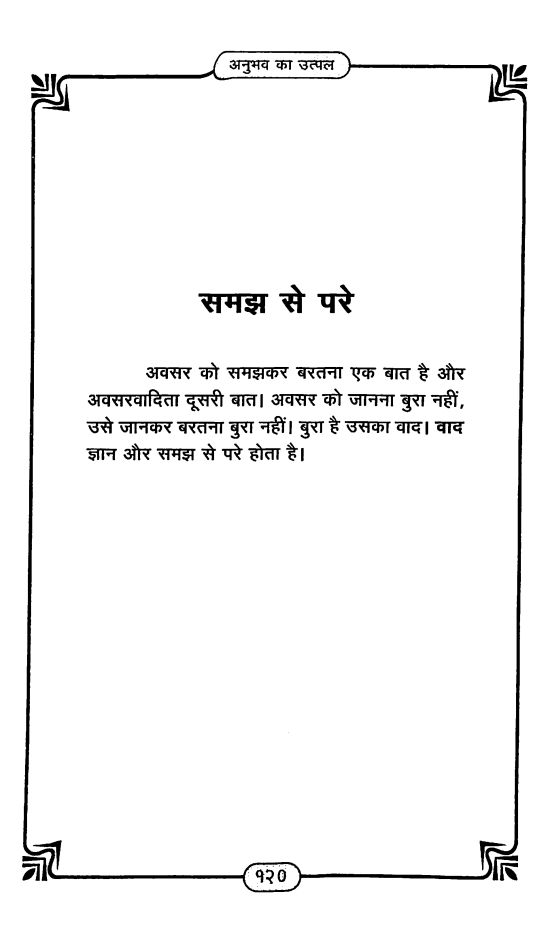


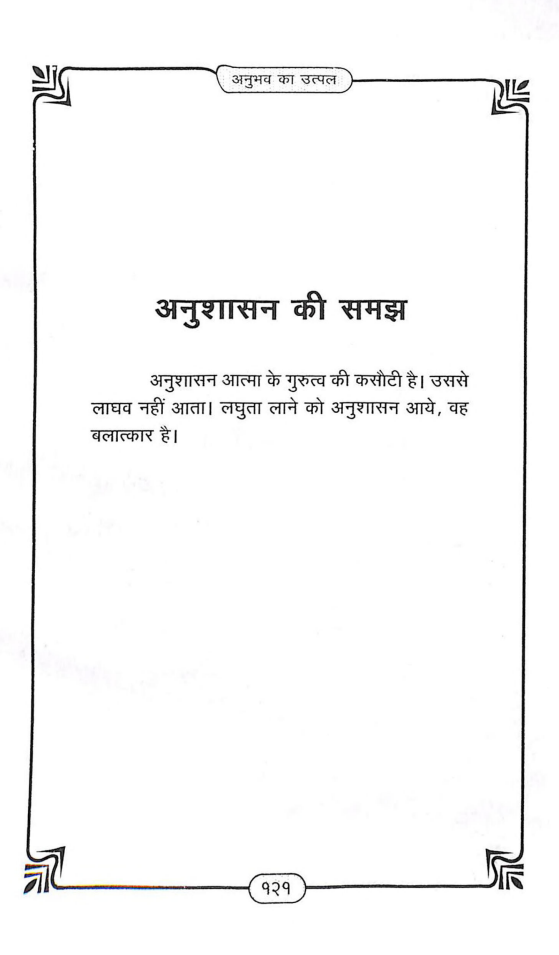
### सम और विषम

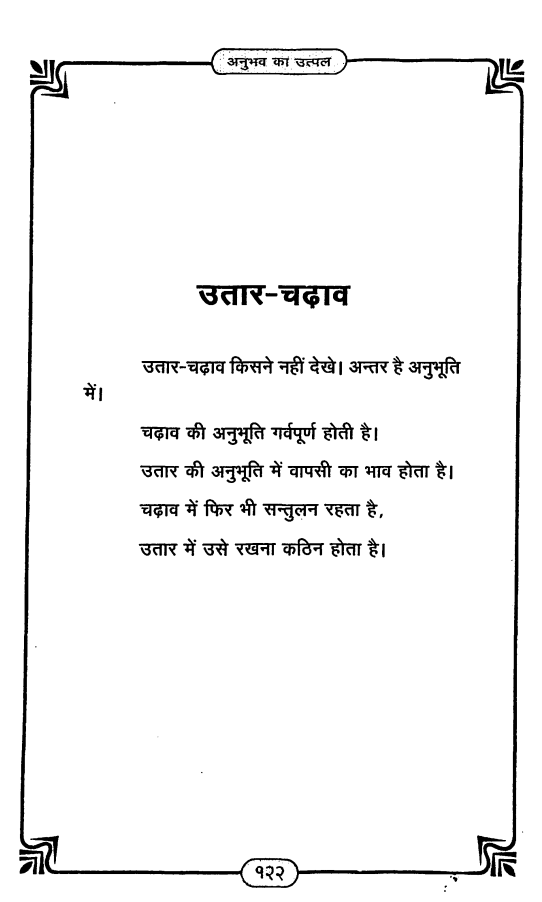
जब आवश्यकता पूरी नहीं होती, तब मनुष्य क्रूर बनता है।

जब आवश्यकता पूर्ति के साधन अधिक होते हैं, तब मनुष्य विलासी बनता है। यह विषम स्थिति है।

सम स्थिति यह है कि श्रम करने वाला आवश्यकता पूरी किये बिना न रहे और श्रम न करने वाला अधिक न पाये।



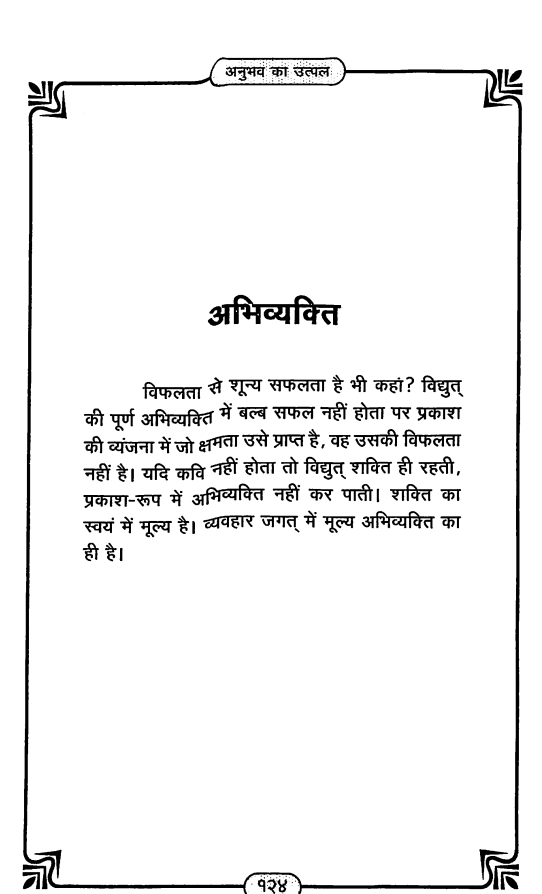




# सत्यम् शिवम् सुन्दरम्

जो रमणीय होता है वह शिव भी होता है। जो शिव न हो, कल्याणकारी न हो, वह पल भर रमणीय भले लगे पर वास्तव में रमणीय नहीं होता।

जहां सत्य भी हो, कल्याण भी हो और रमणीय भी हो, वहां आनन्द होगा ही, भले फिर कष्ट हो या आराम।



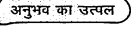
#### मानो या मत मानो

मैं धार्मिक हूं- यह तुम मानो या मत मानो किन्तु यह तो मानो कि मैं अधार्मिक हूं।

मैं आस्तिक हूं- यह तुम मानो या न मानो किन्तु यह तो मानो कि मैं नास्तिक हूं।

मैं प्रकाश हूं- यह तुम मानो या न मानो किन्तु यह तो मानो कि मैं अन्धकार हूं

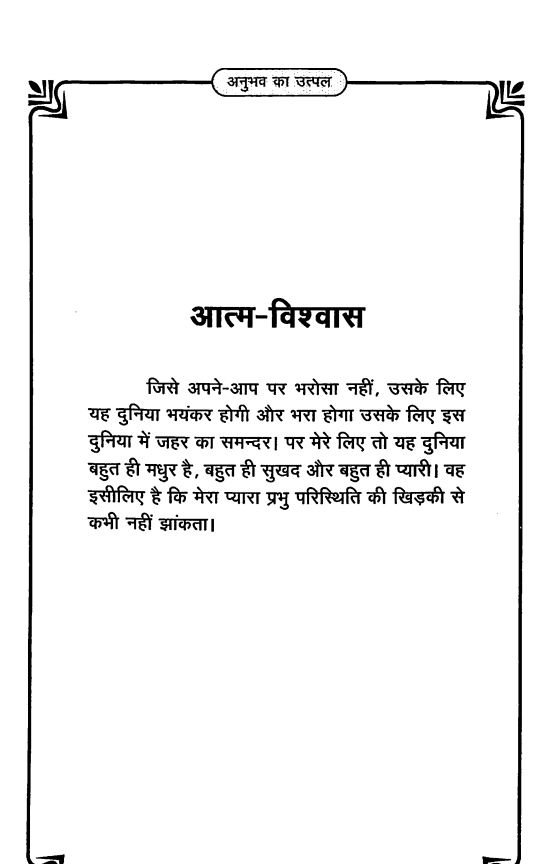
तुम नहीं जानते- प्रकाश वही होता है, जो अंधेरे में से निकलता है। धर्म वही होता है, जो अधर्म में से निकलता है। आस्था वही होती है, जो अनास्था में उपजती है।

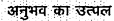


### उपासना का मर्म

सम्प्रदाय छोटा होता है और सत्य बड़ा। बड़े की उपासना करने वाला छोटे को स्वयं पा जाता है। छोटे की उपासना करने वाला बड़े से दूर रह जाता है।

सत्य का ठेका तुम्हारे पास भी नहीं है और मेरे पास भी नहीं है। तुम जो कहते हो, वही सत्य है और वह सत्य नहीं है, जो मैं कहता हूं। इसका तुम्हारे पास क्या प्रमाण है ?

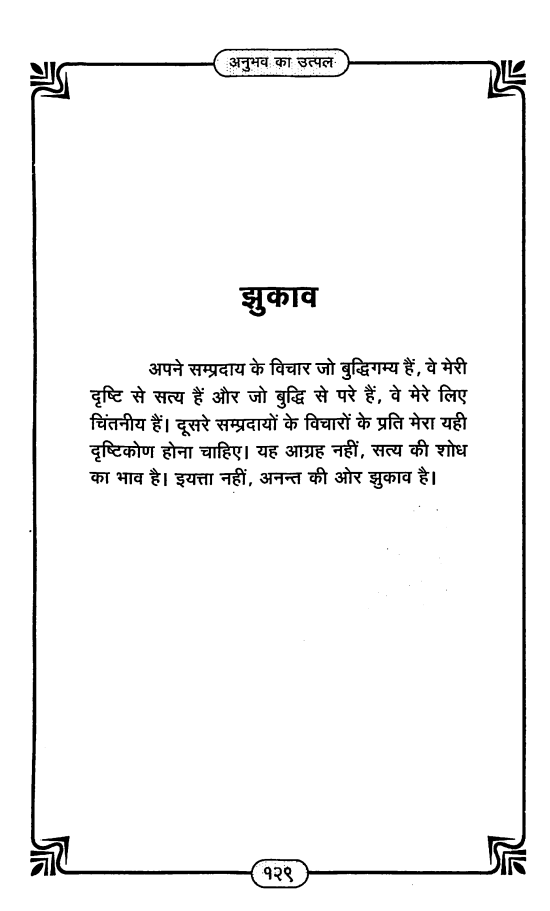


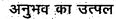


#### आत्म सत्य

रस्सी का एक ही सिरा होता तो गांठ नहीं होती। मनुष्य अकेला ही होता तो द्वन्द्व नहीं होता। सिर पर एक ही बाल होता तो जटिलता नहीं होती। एक ही मस्तिष्क होता तो संघर्ष नहीं होते।

ये अलगाव, लड़ाइयां, उलझनें और चिनगारियां बहुता के परिणाम हैं। यह विश्वाकाश बहुता और एकता के चाँद सूरज से रुका हुआ है। यह हमारा सूर्य बहुता की अनिभव्यक्ति से एकता की स्पष्ट व्यंजना है। अमावस की रात एकता की अनिभव्यक्ति से बहुता की स्पष्ट व्यंजना है।

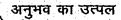




# निवृत्ति और प्रवृत्ति

तुम निवृत्ति की ओर चलो, प्रवृत्ति का स्रोत फूट पडेगा।

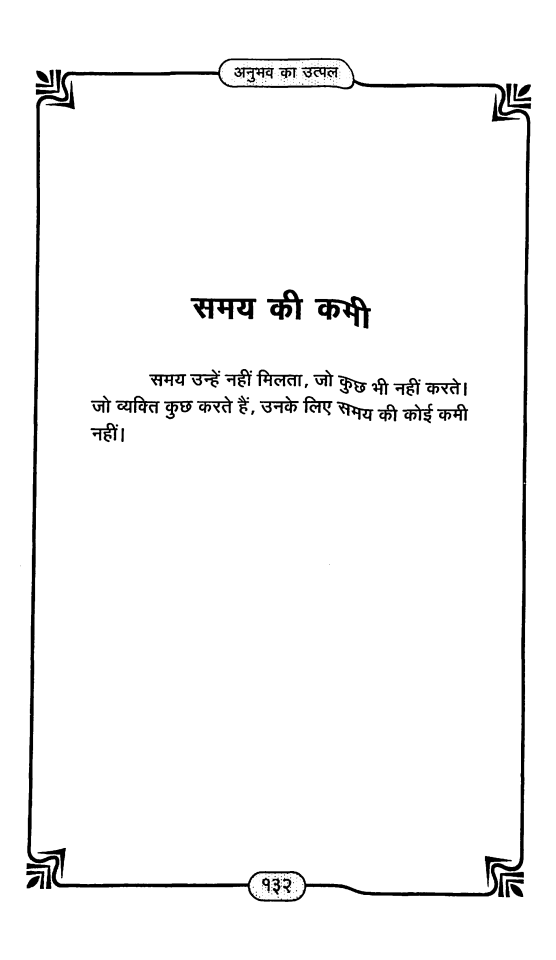
तुम निष्क्रिय बनो, सिक्रयता प्रबल हो उठेगी।
अरूप बनो, तुम विश्व को रूप दे सकोगे।
गहराई में डूबो, तुम स्तूप खड़े कर सकोगे।
मन्थर गति से चलो, तुम वेग दे सकोगे।
आंखें मूंद कर देखो, फिर मार्ग दूर नहीं होगा।

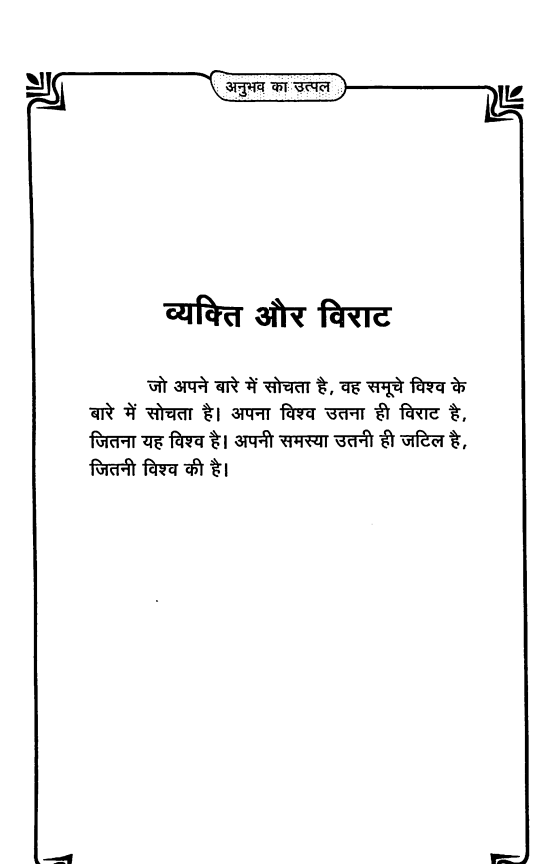


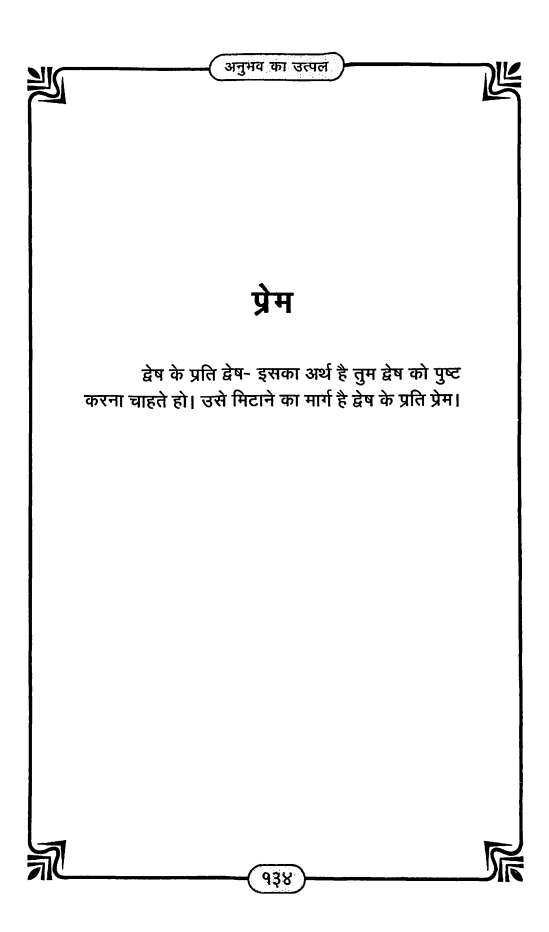
## समस्या और समाधान

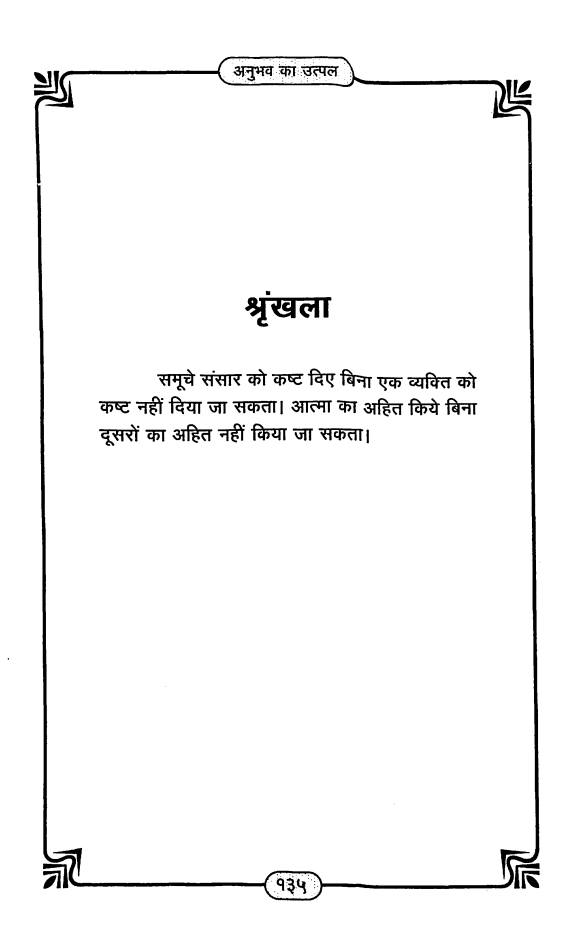
मोह से तर्क उत्पन्न होता है। तर्क से सत्याभास की उपलब्धि होती है। उससे उलझने बढ़ती हैं।

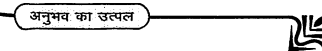
जो निर्मोह होता है, उसमें श्रद्धा उत्पन्न होती है। श्रद्धा से सत्य की उपलब्धि होती है। सत्य की उपलब्धि से मन को समाधान मिलता है।







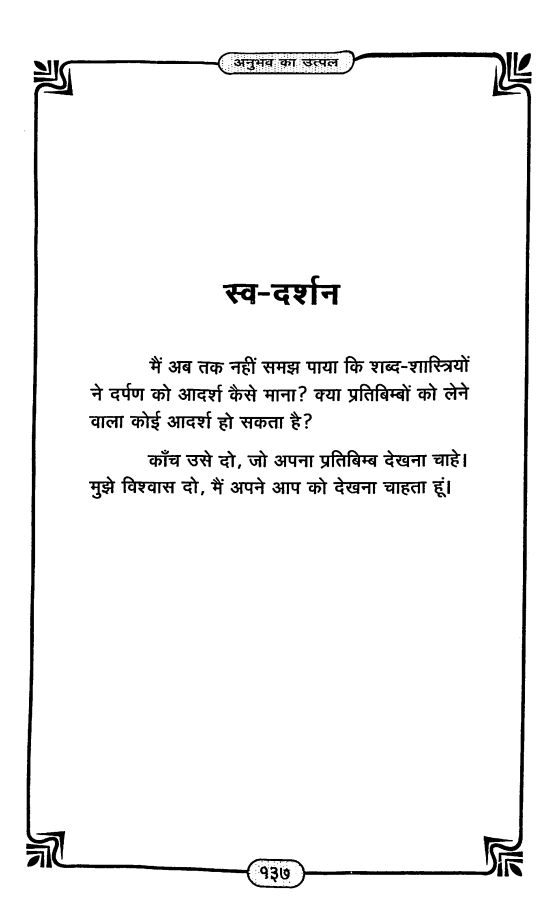


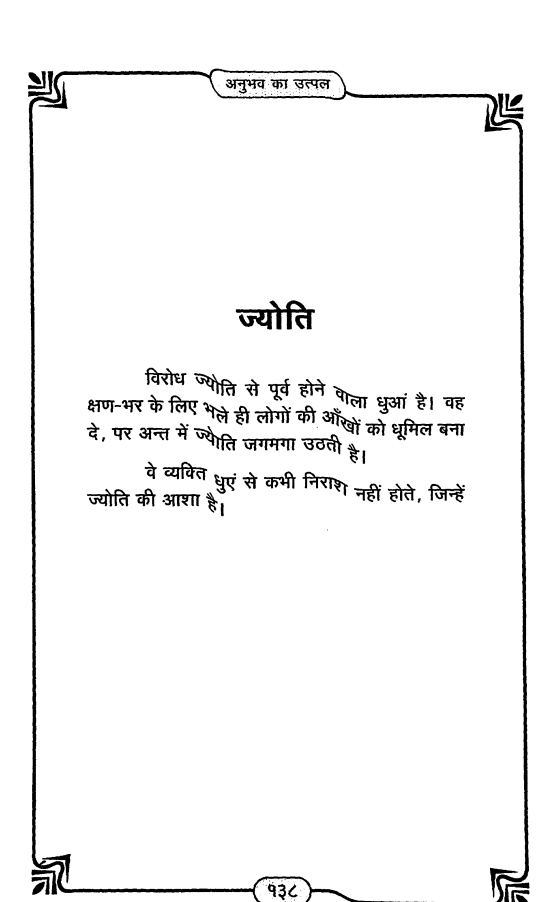


#### मंदिर के देवता

तुम भाग्य को कोसने में जितना समय लगाते हो उतना यदि भाग्य के निर्माण में लगाओ तो तुम मंदिर के देवता हो जाओगे और भाग्य तुम्हारा पुजारी।

खिड़कियां खोलो। सूर्य की रिशमयां तुम्हारे लिए प्रकाश का उपहार लिए खड़ी है। तुम्हारे भाग्य की लिपि में अंधकार का लेख नहीं है। खिड़कियों को बंद कर तुमने ही उसे पाला पोसा है।



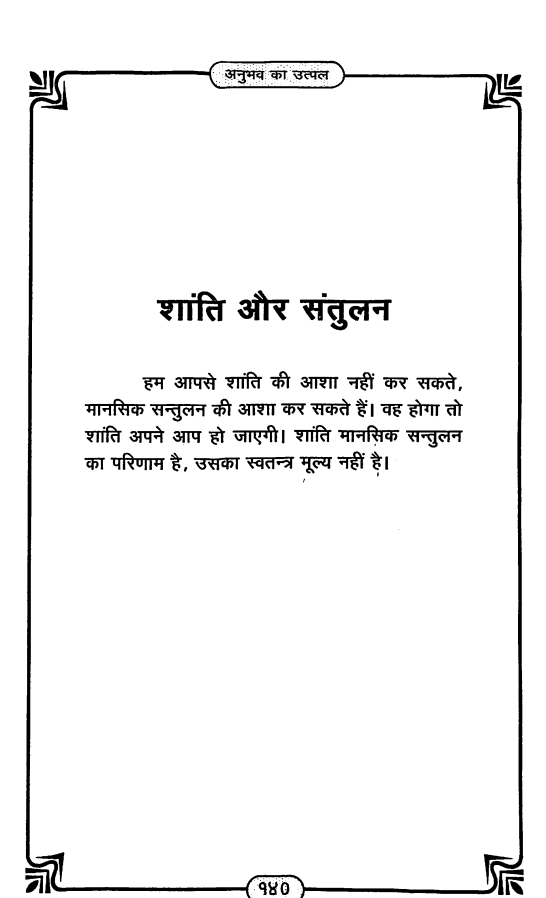




## सत्य दर्शन

तुम्हे देखने का अर्थ है अपने आप को देखना। काँच को कोई इसलिए नहीं देखता कि वह काँच को देखे। उसे देखने का अर्थ है अपने आप को देखना।

प्रकाश भी आवरण है और तिमिर भी आवरण है। तुम्हारी आँखे धुंधली है। इसलिए सूरज के आवरण में तारे छिपे हुए हैं।



### प्रकाश और स्वास्थ्य

जो धन का संग्रह करते हैं, उसका त्याग नहीं करते, वे प्रकाश की उपेक्षा कर धुएँ को अपने भीतर संचित कर रहे हैं।

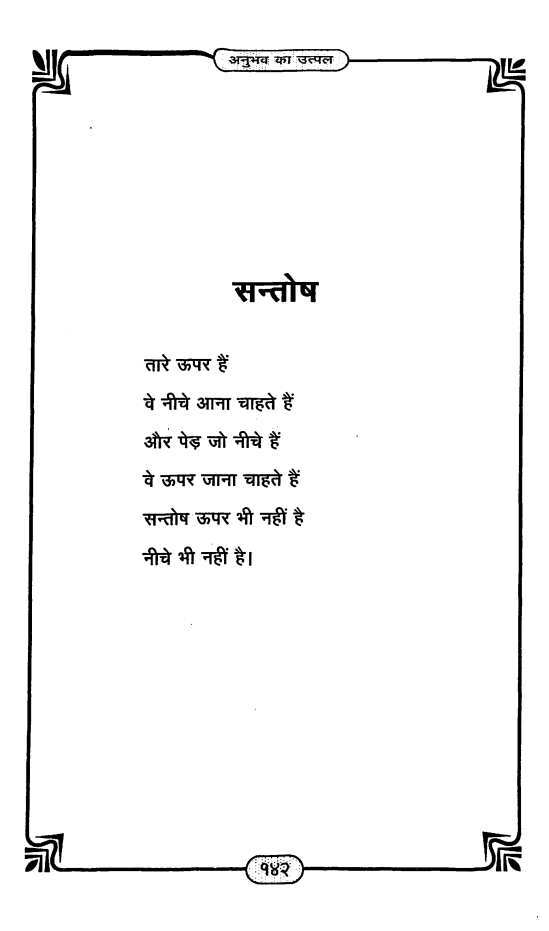
जो सत्ता का संग्रह करते हैं, उसका त्याग नहीं करते, वे स्वास्थ्य की उपेक्षा कर दूषित वायु को अपने भीतर संचित कर रहे हैं।

जीवन का सूत्र है- ग्रहण करो, काम में लो और त्याग दो।

जो इस सूत्र से परिचित हैं, उनके जीवन में प्रकाश है, सुख और स्वास्थ्य है।

जो केवल लेना जानते हैं, देना नहीं जानते, भोग करना जानते हैं, किन्तु त्याग करना नहीं जानते, उन्हें न प्रकाश प्राप्त है और न स्वास्थ्य।

भोग से शौर्य का दीप बुझता है और त्याग से वह प्रज्वित होता है। भोग से जीवन का फूल मुरझा जाता है और त्याग से खिलता है।



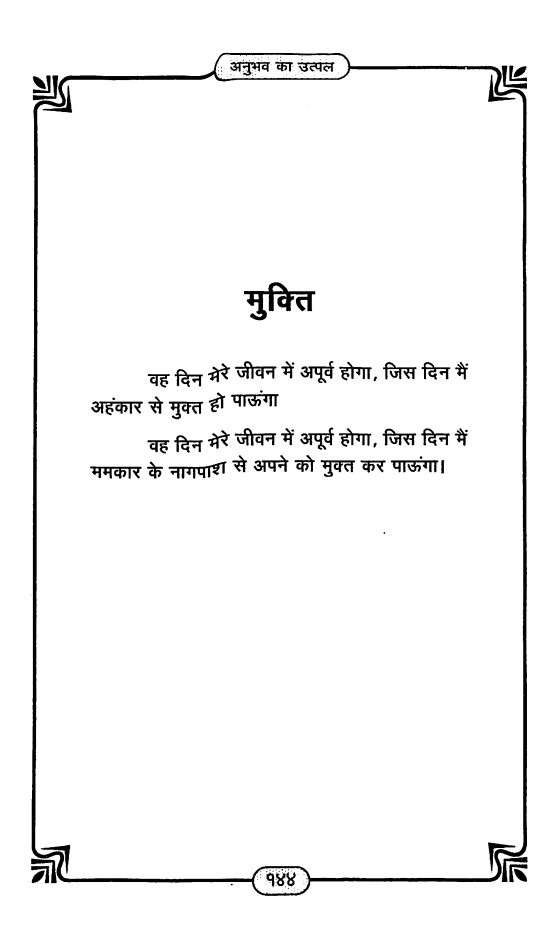


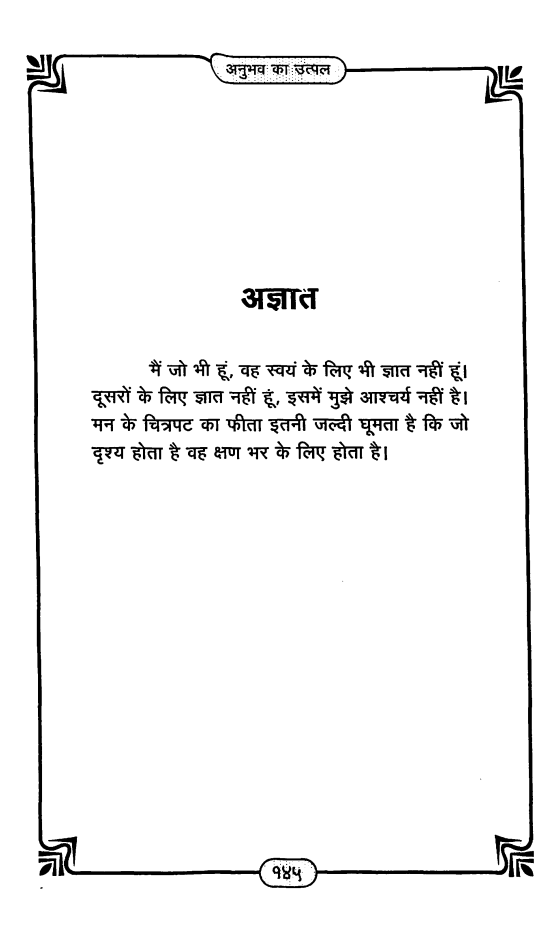
## मर्यादा का बोध

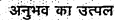
मर्यादा का बोध वही दे सकता है, जो अपनी मर्यादा को समझता है।

में विशाल जलराशि के तट से सटकर खड़ा था, पर मेरे मन में कोई कम्पन नहीं था। यदि वह नदी का तट होता तो मैं कांप उठता, क्योंकि उसकी मर्यादा विश्वसनीय नहीं है।

भय का अर्थ है- मर्यादा का अतिक्रमण



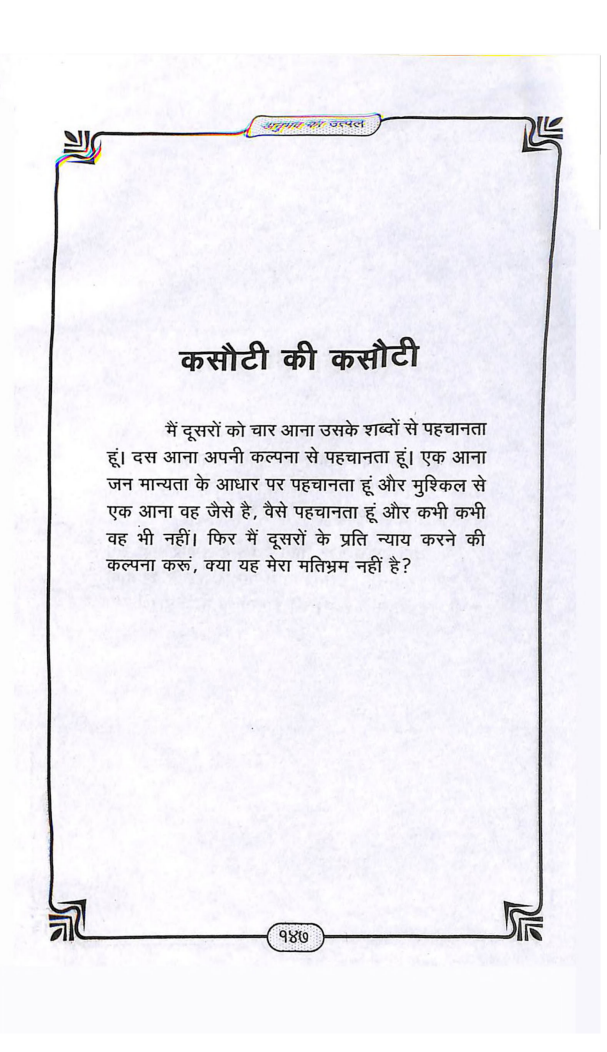




## समता का क्षितिज

वह दिन मेरे जीवन में अपूर्व होगा जिस दिन किसी भी व्यक्ति पर मेरी अधीनता नहीं होगी, दबाव नहीं होगा और उसकी दुर्बलता या विवशता का मेरी क्षमता के द्वारा शोषण नहीं होगा। स्वतंत्रता जितनी मुझे प्रिय है, उतनी ही दूसरों को प्रिय है। दूसरों की स्वतंत्रता को सीमित कर क्या मैं अपनी स्वतंत्रता को असीम रख सकता हूं ?

© Jain Vishva Bharati

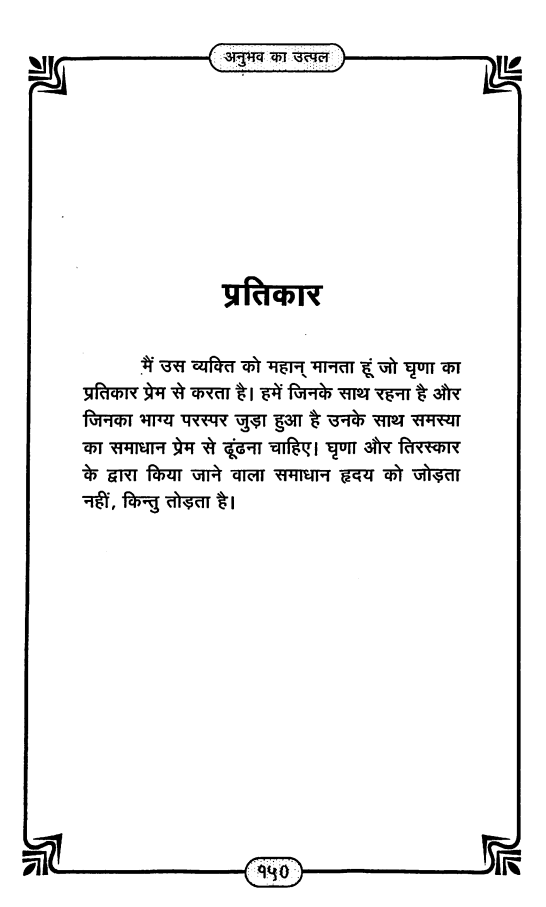


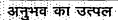
# प्रस्तुतीकरण

तुम्हारा प्रश्न है कि तुम जिस रूप में नहीं हो, उस रूप में मैं तुम्हे प्रस्तुत कर रहा हूं। क्या यह अन्याय नहीं है?

न्याय और अन्याय की चर्चा यथार्थ के स्तर पर कभी नहीं होती। वह मान्यता के स्तर पर होती है।

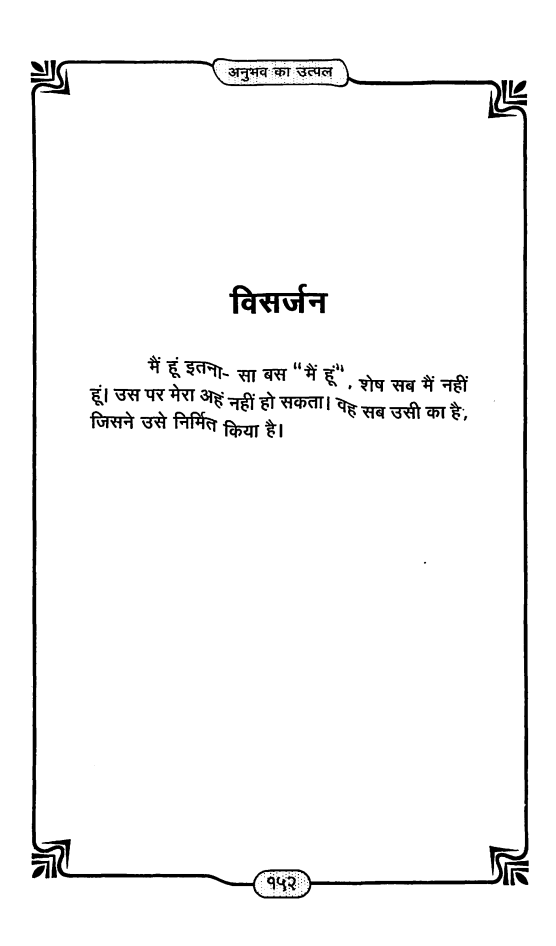
तुम्हारे यथार्थ रूप को जानने के लिए मेरे पास साधन ही क्या हैं ? मैं तुम्हारे उसी रूप को जानता हूं जो मेरी कल्पना द्वारा गृहीत है और मैं तुम्हारे उसी रूप को प्रस्तुत करता हूं जो मेरी मान्यता में प्रतिबिम्बित है। मेरे मित्र! तुम मुझसे इससे अधिक आशा क्यों रखते हो?

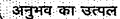




#### न्याय की मांग

में मानता हूं कि उस व्यक्ति ने मेरे साथ न्याय नहीं किया। किन्तु यह मानना क्या सचमुच सही है? यदि मेरा अन्तःकरण निर्मल नहीं है, उसमें घृणा, वैमनस्य, ईर्ष्या, द्वेष आदि की अग्नि प्रज्वलित है और उसकी धूमकलिकाएं इतस्ततः विकीर्ण है तो मुझे मेरे-जैसे ही दूसरे व्यक्ति से न्याय की मांग करने का अधिकार है?



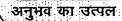


#### भाग्य रचना

हर आदमी विष या अमृत खाने में जितना स्वतंत्र है, उतना उनके परिणाम भुगतने में स्वतंत्र नहीं है।

तुम्हारा वर्तमान समर्थ और पवित्र होगा तो अतीत और भविष्य कभी अन्धकारमय नहीं होगा।

तुम भाग्य की ओर मत झांको, तुम झांको उस पुरुषार्थ की ओर, जो तुम्हारे भाग्य की रचना करता है।



# विष : अमृत

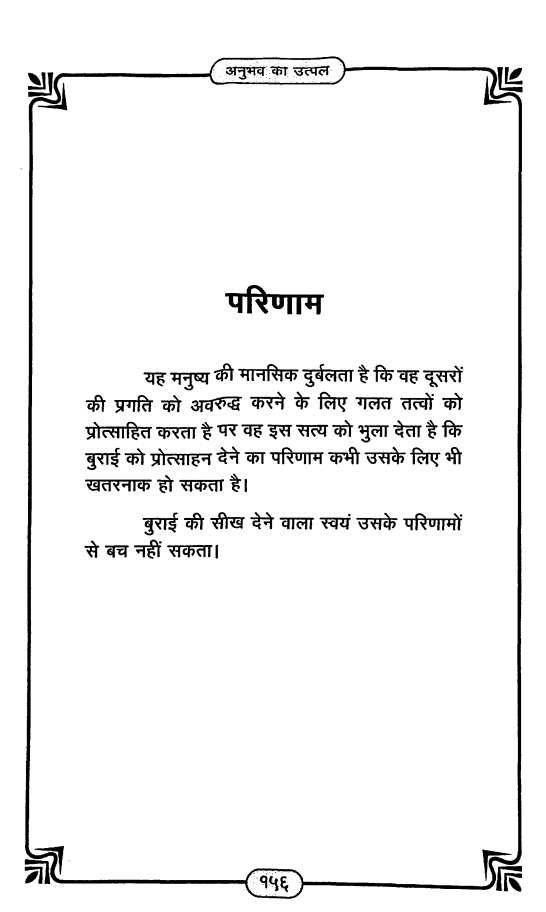
जिसमें विष नहीं होता उसे कोई नहीं सताता।
सताया वही जाता है, जो जहर उगलता है। इस
सत्य को समझ लेने पर जहर अमृत बन जाता है।
अमृत को जहर बनाने वाले विरले ही होते हैं।
जहर को अमृत वही बना सकता है, जिसमें जहर
न हो।

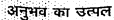
### शक्ति-स्रोत

तुम विकास चाहते हो तो निश्चित मानो कि दूसरे के विनाश का विचार मन में भरकर तुम विकास नहीं कर सकते। विकास ही विकास का विचार मन में भरो। वह स्वयं खिंचा खिंचा आएगा।

तुम शान्ति चाहते हो तो निश्चित मानो कि जलन का विचार मन में प्रज्वलित कर तुम शान्ति नहीं पा सकते। शान्ति ही शान्ति के विचार से मन को भरो, वह स्वयं तुम्हारा वरण करेगी।

मन को जलाओ, उसके आलोक में अपने आप को ढूंढो। तुम स्वयं देख पाओगे कि तुम अनन्त शक्ति के स्रोत हो।



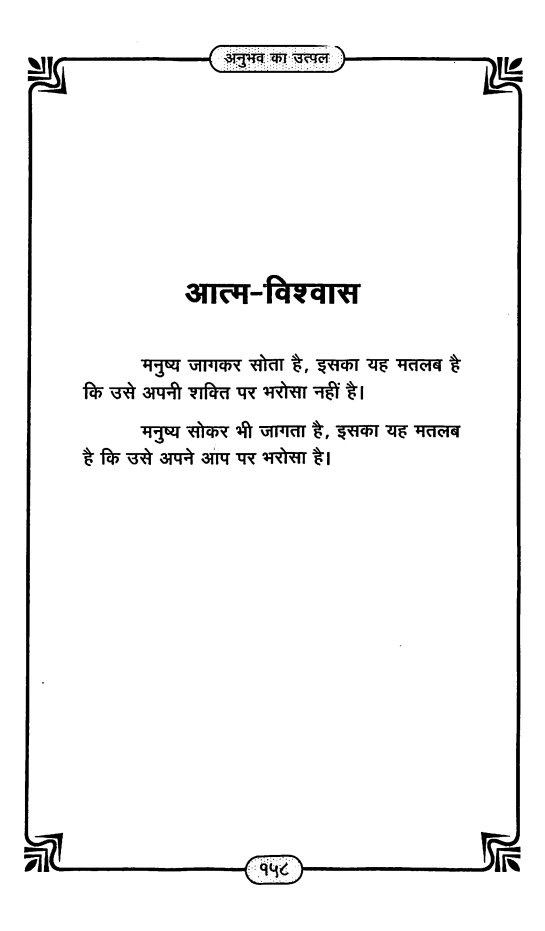


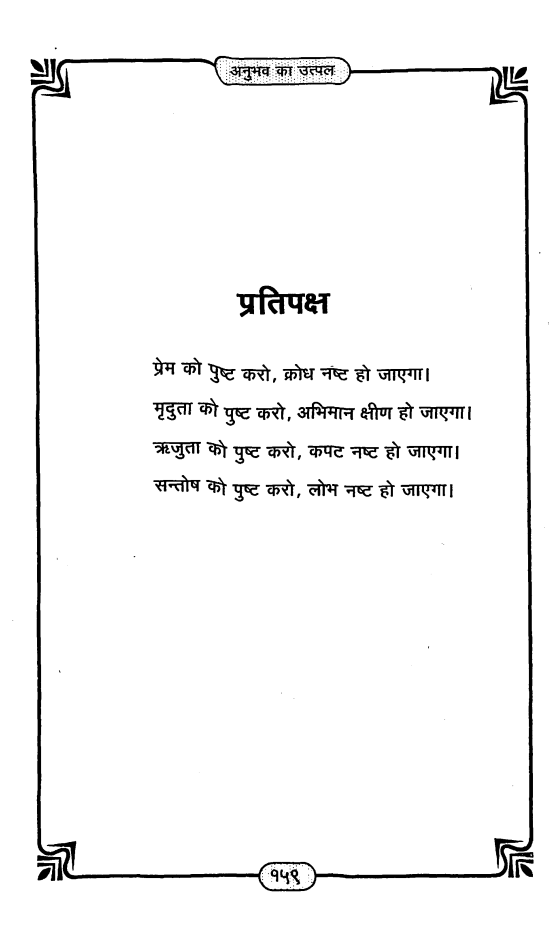
#### अनुशासन

अनुशासन एक कला है। उसका शिल्पी यह जानता है कि कब कहा जाए और कब सहा जाए। सर्वत्र कहा ही जाए तो धागा टूट जाता है और सर्वत्र सहा ही जाए तो वह हाथ से छूट जाता है।

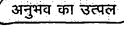
हर आदमी चाहता है मेरा अनुशासन चले पर यह नहीं चाहता कि मैं अनुशासन में चलूं। उसे अनुशासन करने का कोई अधिकार नहीं है, जो अनुशासन में नहीं रह चुका है।

अनुशासन जीवन की सर्वोच्च उपलब्धि है। उसमें रहना कठिन है तो उसमें दूसरों को रखना कठिनतर है।









#### उभयतः पाश

आकाश के सामने प्रस्तुत होता हूं तब अपने को एक परमाणु जैसा पाता हूं। सागर के सामने प्रस्तुत होता हूं तब अपने को एक बिन्दु जैसा पाता हूं। मैं चेतन हूं, आकाश अचेतन है। मैं विचारशील हूं, सागर विचारशून्य है, फिर भी आकाश और सागर की तुलना में मैं छोटा हूं।

क्या यह चैतन्य को चुनौती नहीं है? क्या चैतन्य असीम और अपार नहीं है? यदि है तो वह साढ़े तीन हाथ की सीमा में सीमित क्यों? यदि वह असीम और अपार नहीं है तो आकाश और सागर को अपनी बांह में भरने का प्रयत्न क्यों?

#### अपना-अपना अस्तित्व

में अभी यह निर्णय नहीं कर पाया हूं कि दुनिया मेरे लिए है या मैं दुनिया के लिए हूं? जिस दिन यह निर्णय कर लूंगा उस दिन या तो दुनिया मेरे सिर पर होगी या मैं दुनिया के सिर पर होऊंगा।

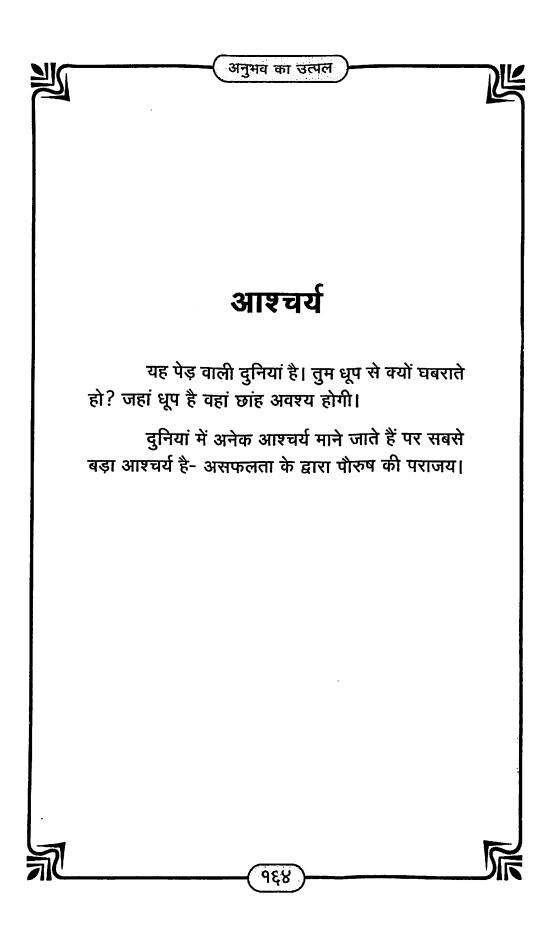
मैं अन्न खाता हूं और जल पीता हूं, पर मैं अन्न और जल के लिए नहीं हूं। क्या अन्न और जल मेरे लिए हैं ?

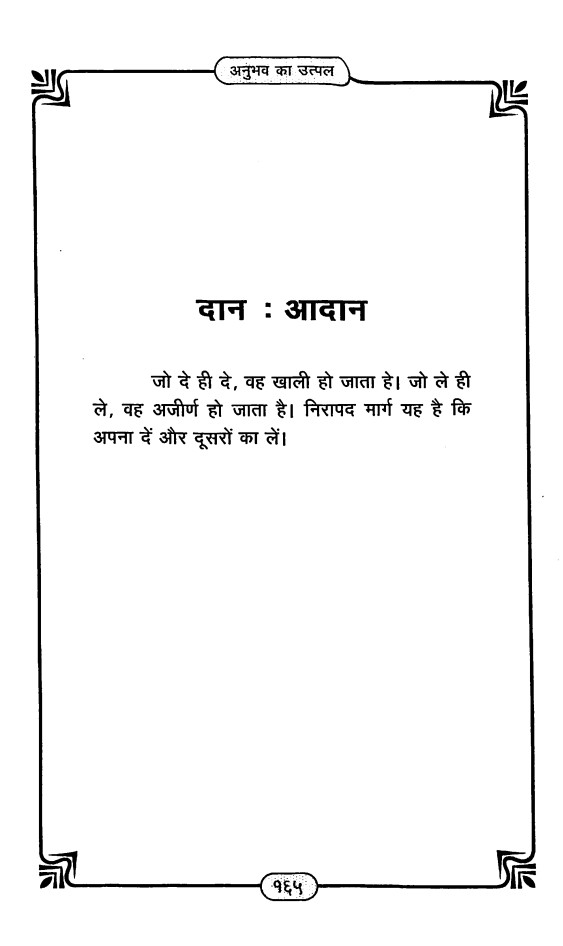
में सूरज से आलोक पाता हूं, पर मैं सूरज के लिए नहीं हूं। क्या सूरज मेरे लिए है?

#### सत्य का आवरण

जिसने अपनी धारणा की खिड़की से सत्य को देखा है, वह सत्य से दूर भागा है। जिसने तथ्यों की खिड़की से सत्य को देखा है, देखने का प्रयत्न किया है, वह सत्य के निकट पहुंचा है।

यदि इस संसार में अपनेपन का आग्रह नहीं होता तो सत्य का मुंह आवरणों से ढका नहीं होता।





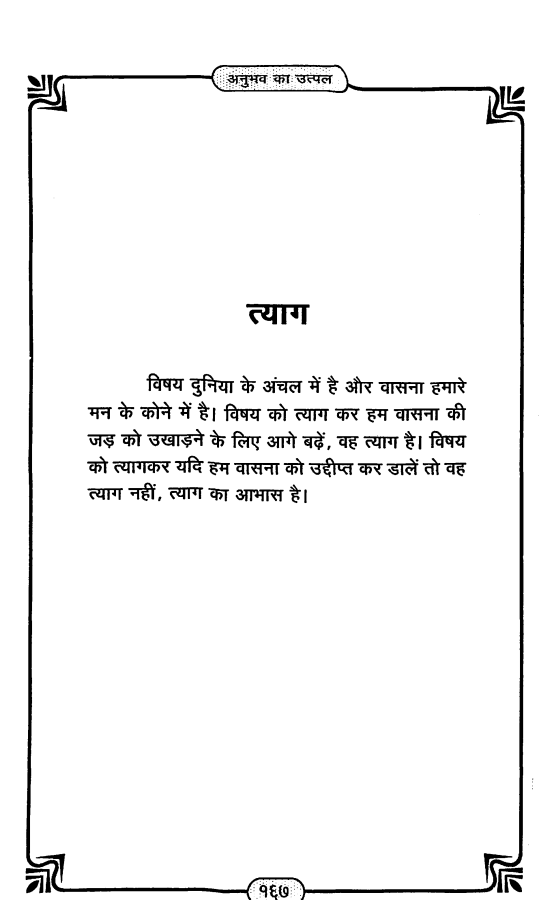
अनुभव का उत्पल

# धर्म और शास्त्र

चिन्तनशील व्यक्ति यह मानने को तैयार नहीं होता कि सत्य जो है, वह सब शास्त्र की भाषा में बंध जाता है। फिर भी जो सम्प्रदाय और परम्परा को साथ लिए चलता है और शास्त्रों में विश्वास करता है, उसे फूल के साथ कांटे की चुभन भी सहनी होती है।

जब-जब शास्त्रीय वाक्यों की दुहाई बढ़ती है और आत्मानुभूति घटती है, तब-तब शास्त्र तेजस्वी और धर्म निस्तेज हो जाता है।

जब-जब आत्मानुभूति बढ़ती है और शास्त्रीय वाक्यों की दुहाई घटती है, तब-तब धर्म तेजस्वी और शास्त्र निस्तेज हो जाता है।



अनुभव का उत्पल

#### श्रद्धा का चमत्कार

श्रद्धालु श्रद्धा करना जानता है, पर वह कैसे टिके, यह नहीं जानता। यह श्रद्धेय को जानना होता है कि वह कैसे टिके? यह श्रद्धा का ही चमत्कार है कि एक आदेश देता है और लाखों उसे मानते हैं।

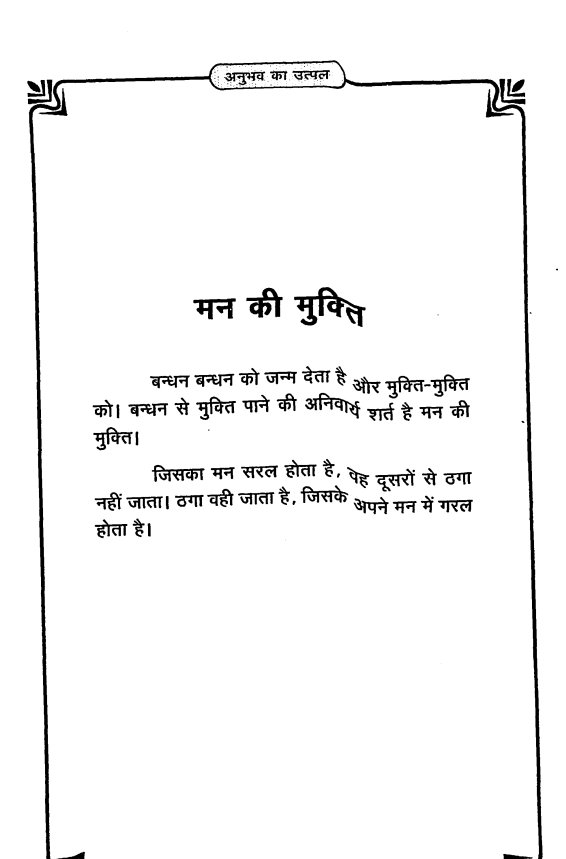
आस्था अपने हृदय का पुण्य-देवता है। उसमें देवों की शक्ति अर्जित है। जो उसकी आराधना कर पाता है वह सब कुछ कर पाता है।

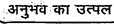
श्रद्धालु के लिए श्रद्धा सुधा होती है और श्रद्धेय के लिए विष। श्रद्धेय वही होता है, जो विष को पचा सके।

अनुभव का उत्पल

# बिंदु : बिंदु

- ★ दूसरों को वही डराता है, जो स्वयं डरता है।
- ★ प्रसन्नता अन्त:करण की सहज स्वच्छता है।
- ★ मुक्त वही है जो अपने धागों से बंधा हुआ है।
- ★ भित्ति तैयार हो तो चित्र अपने आप बन जाता है।
- ★ अन्धकार को मिटाने का एक ही उपाय है और वह है जलना।
- ★ स्वार्थ सिद्धि का रहस्य है, स्वार्थ का विसर्जन।





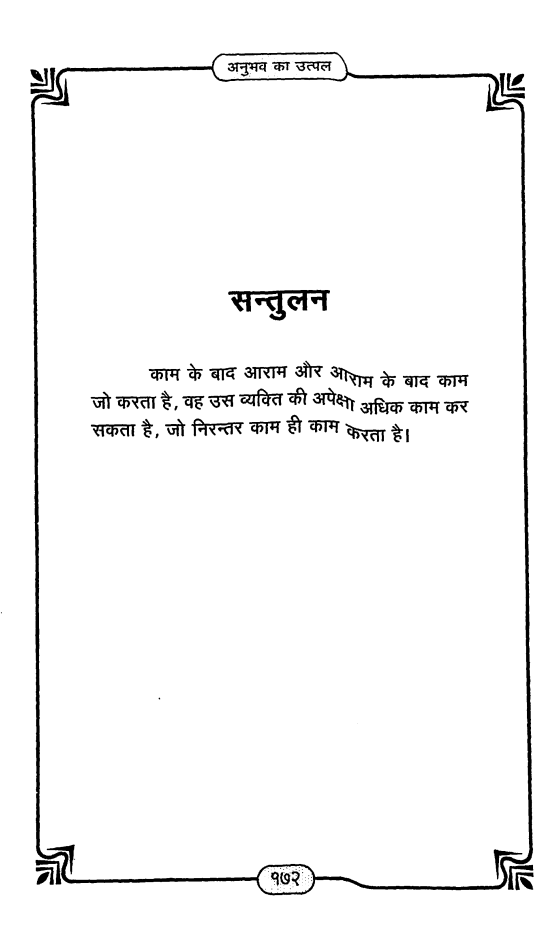
#### नेता

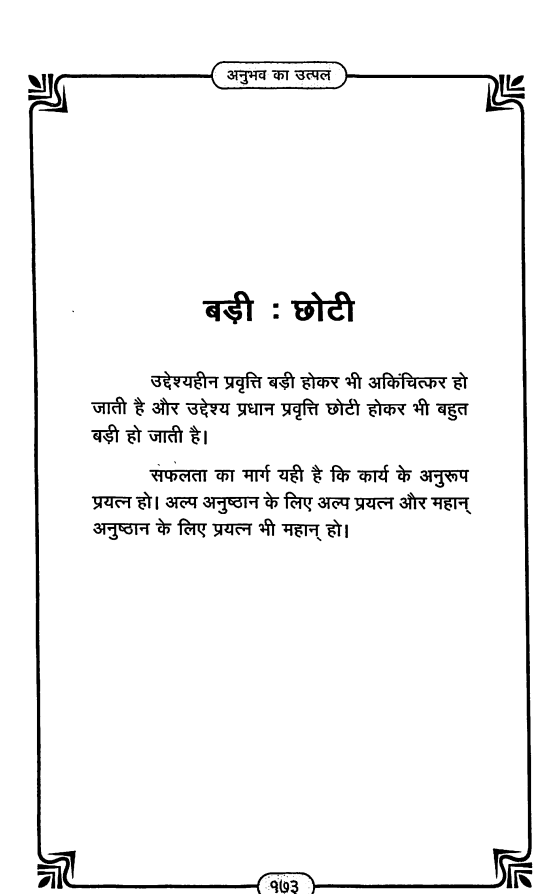
नेता का अर्थ होता है दूसरों को लेकर चलने वाला।

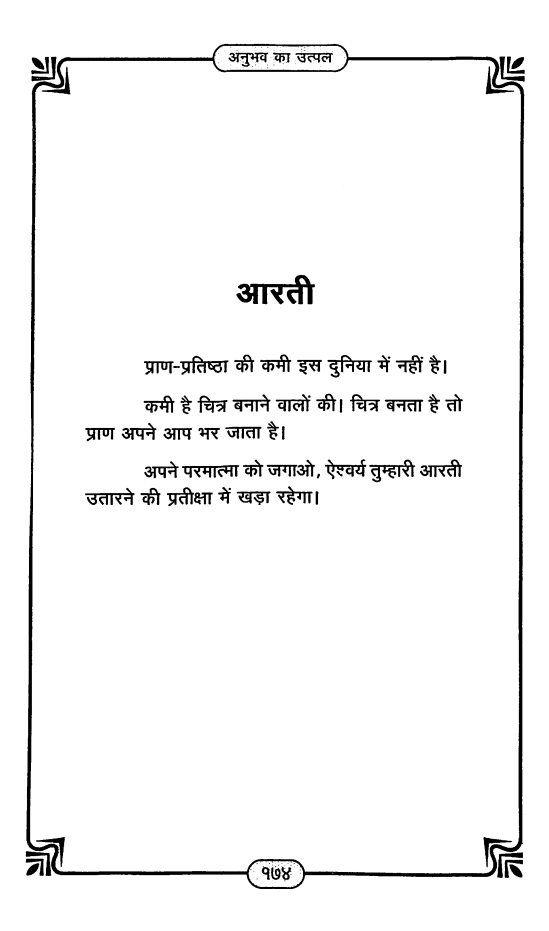
जो व्यक्ति नेता होकर भी दूसरों के मन को नहीं पढ़ सकता, वह दूसरों को साथ लिए नहीं चल सकता।

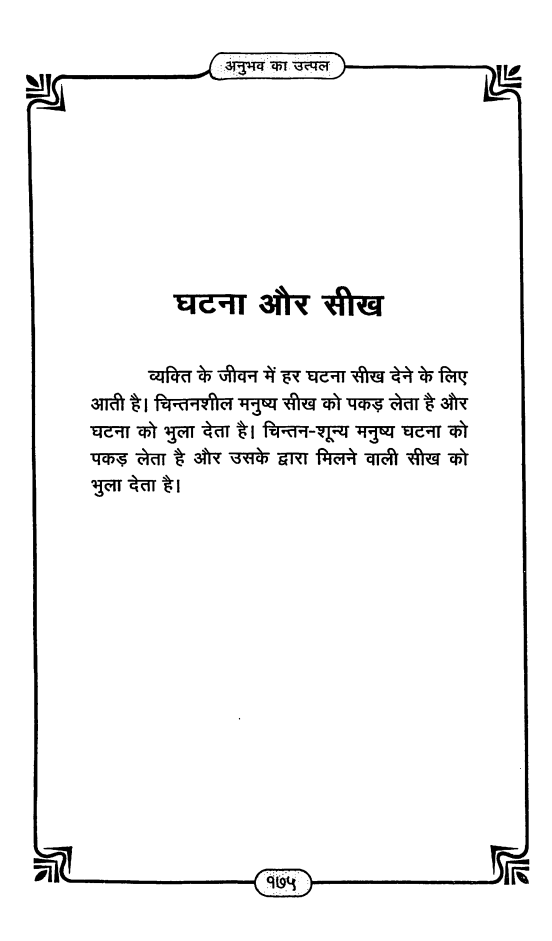
दूसरों के मन को वही पढ़ सकता है, जिसके मन की स्वच्छता में दूसरों के मन अपना प्रतिबिम्ब डाल सकें।

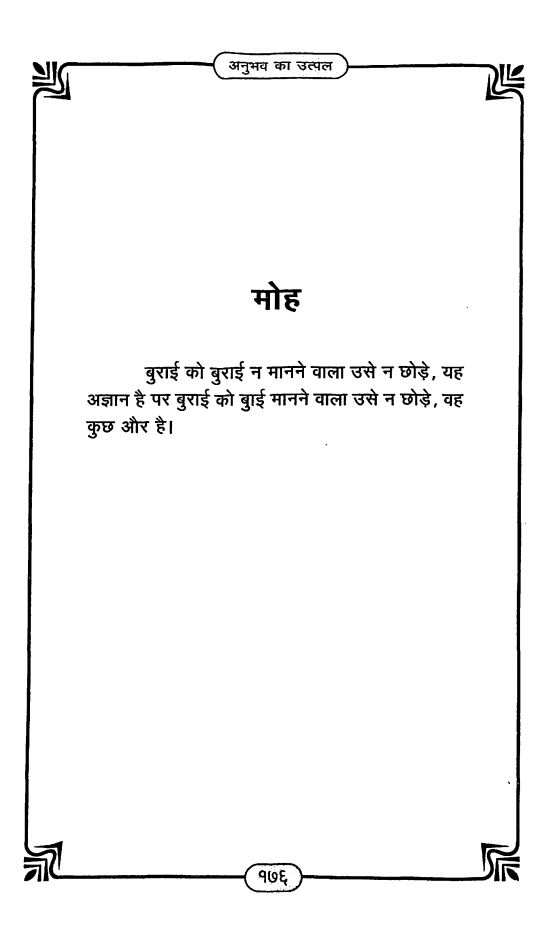
इस संसार में सबसे बड़ी कला है दूसरों के हृदय को स्पर्श करना।

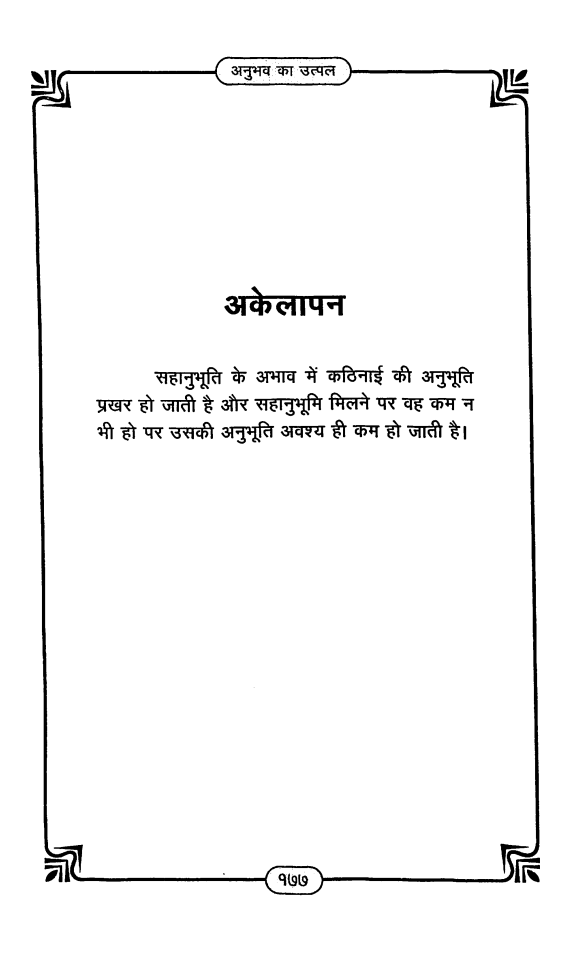


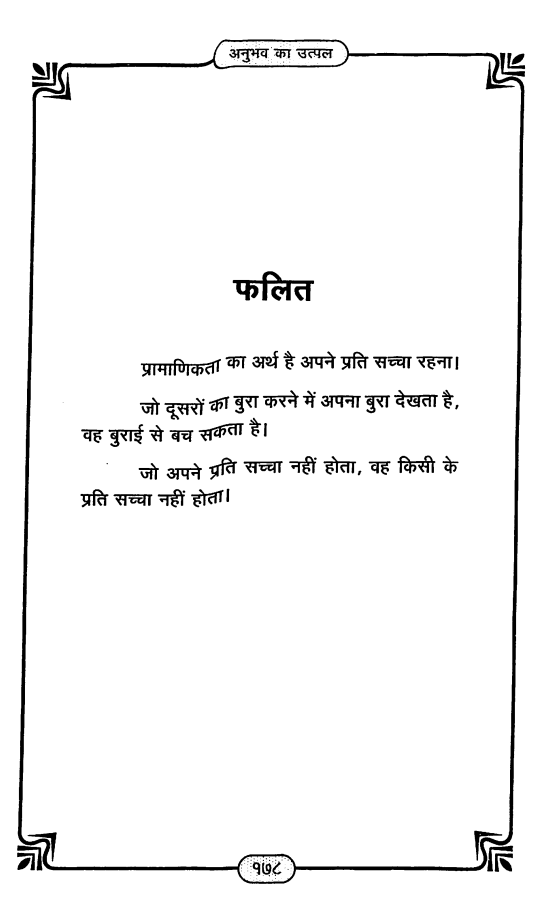


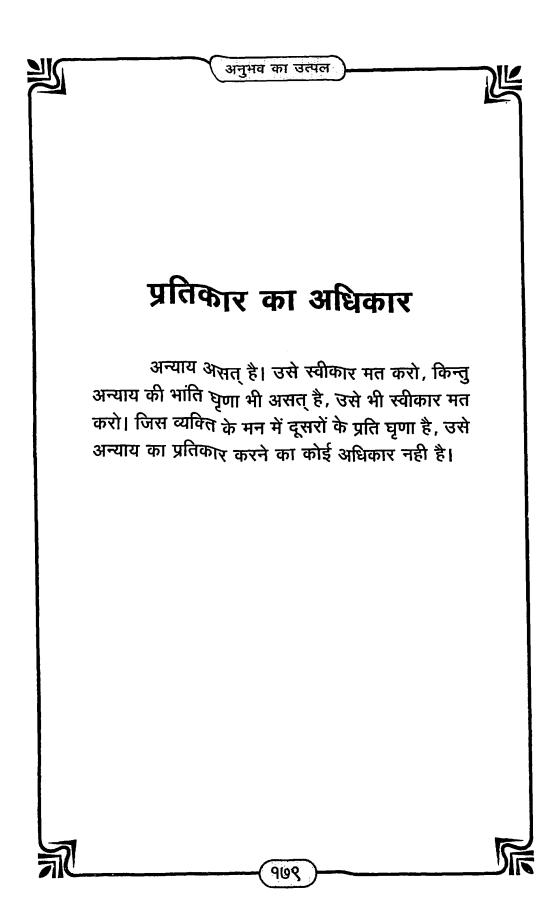


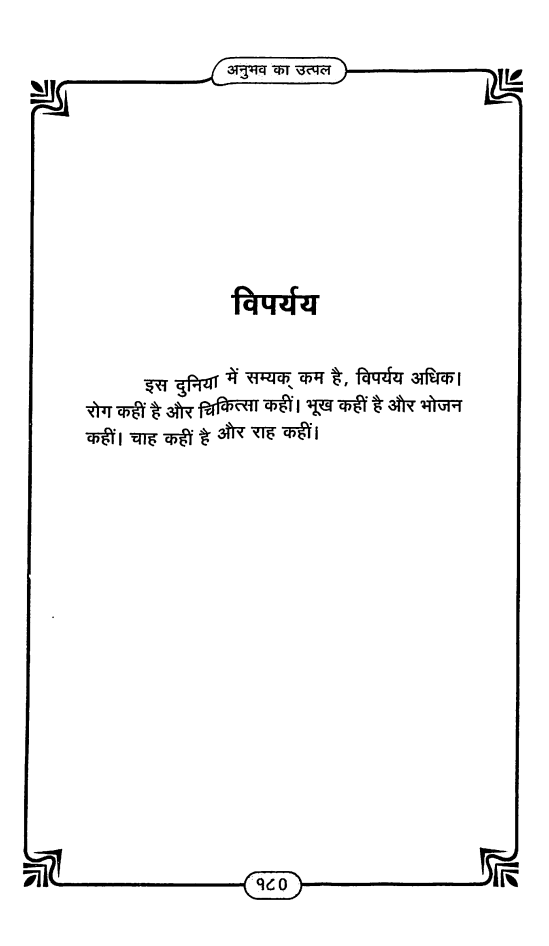


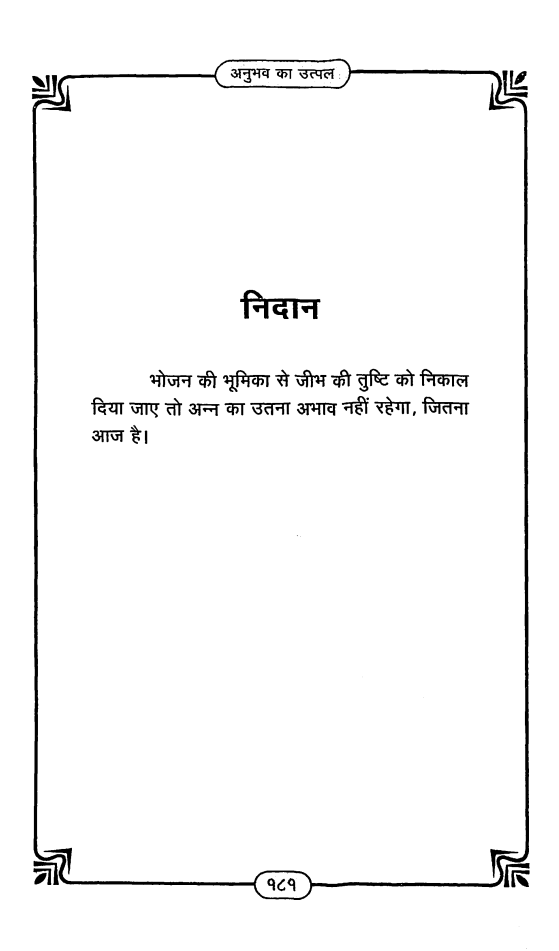


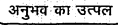












### मुखर: मीन

आदमी जिन सीढ़ियों से चढ़ता है, उन्हीं से उतरता है और जिनसे उतरता है, उन्हीं से चढ़ता है। यहां कर्तृत्व मुखर है, माध्यम मौन।

जो सर्दी से जमता है, वह ताप से पिघल जाता है।

जो सर्दी पर विजय पा लेता है, उसे गर्मी नहीं पिघाल सकती।

